
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập I 

Cuốn 1 - 5 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cƣu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập I 

Cuốn 1 - 5 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cƣu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Lời Nói Đầu ................................................................................................................................ 4 

Cuốn 1 ....................................................................................................................................... 7 

Duyên Khởi Luận.................................................................................................................... 7 

PHẨM TỰA ĐẦU ...................................................................................................................21 

CHƢƠNG 1 ...........................................................................................................................21 

GIẢI THÍCH: NHƢ THỊ, NGÃ VĂN, NHẤT THỜI ................................................................21 

CHƢƠNG 2 ...........................................................................................................................32 

GIẢI THÍCH: TỒNG THUYẾT NHƢ THỊ NGÃ VĂN ............................................................32 

Cuốn 2 ......................................................................................................................................45 

CHƢƠNG 3 ...........................................................................................................................45 

GIẢI THÍCH: BÀ-GIÀ-BÀ ....................................................................................................45 

Cuốn 3 ......................................................................................................................................64 

Chƣơng 4 ..............................................................................................................................64 

GIẢI THÍCH: TRÚ VƢƠNG-XÁ THÀNH .............................................................................64 

CHƢƠNG 5 ...........................................................................................................................76 

GIẢI THÍCH: CỌNG MA-HA TỲ-KHEO TĂNG ...................................................................76 

Chƣơng 6 ..............................................................................................................................93 

GIẢI THÍCH: "NGHĨA BA CHÚNG" ....................................................................................93 

Cuốn 4 ......................................................................................................................................95 

CHƢƠNG 7 ...........................................................................................................................95 

GIẢI THÍCH: BỔ-TÁT .........................................................................................................95 

Cuốn 5 .................................................................................................................................... 127 

Chƣơng 8 ............................................................................................................................ 127 

GIẢI THÍCH:  "MA-HA TÁT-ĐỎA" .................................................................................... 127 

Chƣơng 9 ............................................................................................................................ 132 

GIẢI THÍCH:  "BỔ-TÁT CÔNG ĐỨC" ............................................................................... 132 





Lời Nói Đầu  

Kinh Bát-Nhã (Prajna) đƣợc lƣu hành rất sớm tại Ấn độ. Khoảng 700 năm sau 

khi  Phật  diệt  độ  (cuối  thế  kỷ  II  đầu  thế  kỷ  III  Tây  lịch),  lúc  Bồ-tát  Long  Thọ 

(Nagarjuna) ra đời đã có hai bộ kinh Bát-Nhã hoàn thiện là Tiểu Phẩm Bát Nhã, 

còn gọi là Bát-Nhã 8.000 bài tụng (Astasàhasrikà - Prajnãpàramità) gồm 10 cuốn 

29 Phẩm và bộ Đại Phẩm Bát-Nhã 25.000 bài tụng (Pancavimsati - Sàhasrikà - 

Prajnãpàramita) gồm 27 hay 30, 40 cuốn 9 Phẩm. 

Bồ-tát  Long  Thọ  viết  luận  giải  thích  kinh  Đại  Phẩm  Bát-Nhã  đề  tên  là  Maha 

Prajnãpàramità sastra, gồm có 100 cuốn 90 Phẩm. 

Năm  402  Tây  lịch,  Tam  tạng  Pháp  sƣ  Cƣu-ma-la-thập  (Kumarajva)  đến  Trung 

hoa dịch kinh Đại Phẩm Bát-Nhã ra Hán văn đề là Ma-ha Bát-nhã Ba-la-mật-đa 

kinh  (tƣơng  đƣơng  Hội  thứ  hai  trong  kinh  Đại  Bát-nhã  của  ngài  Huyền  Trang 

dịch) và dịch Luận Maha Prajnãpàramità ra Hán văn tên là Đại Trí Độ luận hay 

Đại Trí Độ kinh luận, Trí luận, Đại luận, gồm 100 cuốn 90 Phẩm, từ Phẩm Tựa 

Đầu cho đến Phẩm Chúc Lụy cuối. 

Có hai thể luận là Tôn Luận và Thích Luận. Lấy một ý nào trong Kinh nêu làm 

tôn  chỉ  rồi  diễn  dịch,  hệ  thống  thành  luận  gọi  là  Tôn  Luận,  nhƣ  luận  Thập  Nhị 

Môn, Trung luận, Du Già Sƣ Địa luận v.v… Còn viết luận giải thích Kinh nhƣ luận 

Đại Trí Độ gọi là Thích Luận. 

Căn cứ theo luận Đại Trí Độ thì trong 90 Phẩm, 66 Phẩm đầu của Kinh là nói về 

Bát-nhã đạo, còn 24 Phẩm sau của Kinh là nói về Phƣơng tiện đạo. Nếu căn cứ 

theo sách Đại Phẩm Kinh Nghĩa Lƣợc Tự của ngài Cát Tạng thì trong 90 Phẩm 

của  Kinh,  6  Phẩm  đầu  Phật  nói  cho  hạng  thƣợng  căn  nhƣ  Xá-lợi-phất  v.v… 

Phẩm thứ 7 đến Phẩm thứ 14 Phật sai ngài Tu-bồ-đề nói cho hàng trung căn; từ 

Phẩm 45 đến Phẩm 90 là Phật nói cho hàng hạ căn nhƣ chƣ thiên, loài ngƣời. 

Luận Đại Trí Độ là một bộ luận lớn, bộ luận căn bản của Phật pháp, giảng giải bao quát 

nhiều vấn đề liên quan đến học thuyết, tƣ tƣởng, truyền thuyết, lịch sử, địa lý, các 

quy định thực tiễn, giới luật Tăng già; dẫn dụng nhiều Kinh sách bao hàm cả kinh 

A-hàm, luận A-tỳ-đàm của các Bộ phái, các kinh Pháp Hoa,  Hoa Nghiêm, Duy-

ma-cật, A-di-đà, luôn cả tƣ tƣởng của phái Thắng luận… Cho nên ví nó nhƣ là 

một bộ Phật Giáo Bách Khoa Toàn Thƣ. 

Tác  phẩm  của  Bồ-tát  Long  Thọ  có  nhiều  nhƣ  Trung  luận,  Thập  Nhị  Môn  luận, 

Đại Trí Độ luận, Thập Trụ Tỳ-bà-sa luận, Bồ-đề Tƣ lƣơng luận, Hồi Tránh luận 

v.v… nhƣng trong đó chủ yếu nhất phải kể là Trung luận và luận Đại Trí Độ. Ở 

Trung luận thì nhấn mạnh về mặt giảng lý chơn không, còn ở luận Đại Trí Độ giải 

thích  kinh  Đại  Phẩm  Bát-nhã  thì  nhấn  mạnh  về  mặt  thuyết  giảng  lý  thật  tƣớng 

diệu hữu. Không thấu triệt tính chơn không của hiện hữu thì hữu ấy là vọng hữu, 

thấu triệt đƣợc tính chơn không của hiện hữu thì hữu ấy là diệu hữu. 

Tƣ tƣởng "Không" của Bát-nhã là cốt gạt bỏ mọi quan niệm vọng tƣởng cố định, 

luôn  luôn  nhìn  thế  giới  theo  hai  mặt  (nhị  biên)  là  sinh  diệt,  có  không,  thƣờng 

đoạn, một khác, hữu biên, vô biên v.v… Vì vậy mà chơn tánh của thế giới bị bóp 

méo,  bị  che  lấp.  Chỉ  có  thể  nói  chơn  tánh  của  thế  giới  là  không,  là  vô  tƣớng, 

không sanh không diệt, không đi không lại, không có không không v.v… trong đó 

không có thể thêm vào một thuộc tánh nào nữa đƣợc 

Đễ thấu triệt "Không tánh" ấy ngƣời ta thƣờng theo hai lối quán là Tích không 

quán và Thể không quán. Quán pháp phân tích thấy các pháp không tự có mà 

phải do nhân duyên hòa hợp mới có, có một cách giả tạo, trống rỗng, không có 

thật  tánh;  nhƣ  vậy  gọi  là  Tích  không  quán.  Nếu  không  thông  qua  sự  quán  sát 

phân tích nhân duyên, mà chỉ thể nhận trực tiếp  "Không tính" thấy sự  vật nhƣ 

thấy trăng dƣới nƣớc, bóng trong gƣơng v.v…; nhƣ vậy gọi là Thể không quán. 

Bát-nhã chứng chơn không, không phải là dùng tƣ tƣởng để hƣ vô hóa sự vật, 

hƣ vô hóa thế giới, mà là để thấy rõ thật tánh của sự vật, của thế giới là Không. 

Dù cho khi ta đang do vọng tƣởng thấy sự vật có thì tánh nó vẫn là Không, một 

cái Không tuyệt đối, không vƣớng một tƣớng gì; nó nhƣ một luồng gió mạnh thổi 

tan đi bao nhiêu đám mây mù lởn vởn che lấp tâm trí, làm cho mọi hành động bị 

lúng túng, vƣớng vấp, hạn hẹp. Và khi tâm trí đã ra khỏi mây mù vọng tƣởng thì 

mọi sinh hoạt sẽ tự tại vô ngại không vƣớng vào danh tƣớng ngã nhân. Khi đã 

có lối nhìn của Bát-nhã thì các pháp môn tu hành đều đƣợc thành cứu kính Ba-

la-mật. 

Cái Không theo Bát-nhã là cái không tức nơi có mà không, chứ không phải diệt 

có thành không; cái Không theo Bát-nhã là cái Không tuyệt đối, chứ không phải 

cái Không đối đãi, không đối với có. 

Các pháp tánh không mà chấp cho là thật có ấy là vọng tƣởng lý luận. Nhƣng 

nếu lại chấp tƣớng không mà phá hủy tất cả, thì lại rơi vào tà kiến. Vì vậy mà 

trong luận này đã cảnh tỉnh nhƣ sau: 

"Ngƣời  tà  kiến  nói  các  pháp  không,  lại  chấp  thủ  tƣớng  không  của  các  pháp. 

Ngƣời tà kiến tuy miệng nói hết thảy không, mà ở nơi tham ái thì sanh tham ái, 

nơi sân giận thì sanh sân giận, nơi kiêu mạn thì sanh kiêu mạn, nơi ngu si thì 

sanh ngu si, chỉ tự dối mình nhƣ vậy. Còn ngƣời chơn thật biết không, thì tâm 

không lay động, nơi tất cả các chỗ kiết sử sanh không còn sanh lại đƣợc. Ví nhƣ 

hƣ không, khói lửa không làm nhơ, mƣa lớn không làm ƣớt. Quán không đƣợc 

nhƣ vậy, các phiền não không còn dính tâm". 

Và một đoạn khác nói: "Ngƣời quán Chơn không, trƣớc hết thực hành bố thí, trì 

giới, thiền  định, tâm đƣợc mềm dịu, các kiết sử mỏng,  vậy  sau mới  đắc Chơn 

không. Còn ngƣời tà kiến thì không có các việc nhƣ vậy, họ chỉ muốn dùng ức 

tƣởng  phân  biệt,  tà  kiến  thủ  không.  Ví  nhƣ  ngƣời  chƣa  hề  biết  muối,  khi  thấy 

ngƣời khác nêm muối vào thức ăn, ngƣời ấy hỏi lý do thì đƣợc ngƣời kia trả lời 

là muối sẽ làm cho đồ ăn ngon lành. Ngƣời ấy suy nghĩ, nhƣ vậy thì muối càng 

nhiều  càng  ngon,  liền  lấy  toàn  muối  bỏ  vào  đầy  miệng  mà  ăn,  bị  muối  làm  lở 

miệng, trở  lại  trách  hỏi ngƣời kia, ngƣời kia nói sao anh ngu  vậy,  phải  biết trù 

lƣợng nhiều ít hòa hợp mới ngon, chứ sao lại ăn cả toàn muối! Cũng nhƣ vậy, 

ngƣời vô trí nghe nói "Không giải thoát môn", liền bỏ hết không chịu thực hành 

các công việc công đức mà chỉ muốn chứng đƣợc Không. Thế là ngƣời tà kiến, 

dứt bỏ các thiện căn". 

Tôi  ƣớc  nguyện  dịch  bộ  luận  Đại  Trí  Độ  này  từ  lâu  nhƣng  nay  mới  đủ  duyên 

thực hiện đƣợc bƣớc đầu. Luận dẫn dụng nhiều Kinh luận, trong đó có các luận 

A-tỳ-đàm, đƣợc dẫn ra để chỉ chỗ sai lầm hoặc để giải thích tinh thần Bát-nhã. 

Nếu muốn hiểu cho hết thì phải có thì giờ đọc các luận A-tỳ-đàm mới đƣợc. 

Luận này đã đƣợc ông Étienne Lamotte dịch ra tiếng Pháp nhan đề là Le Traité 

de  la  Grande  vertu  de  Sagesse  và  Trƣờng  Đại  học  Louvain  xuất  bản  tập  đầu 

năm  1944,  tập  3  năm  1970,  tập  5  năm  1980.  Các  tập  khác  không  rõ  xuất  bản 

năm nào vì hiện trƣớc mắt tôi chƣa có đƣợc. 

Tôi nghĩ rằng bản chữ Hán, chữ Pháp và bản chữ Việt đối chiếu với nhau thì có 

thể giúp ngƣời đọc hiểu dễ dàng hơn. 

 Phật lịch 2541 

 Từ Đàm, tháng 9 năm 1997 

 Thích Thiện Siêu 

--o0o-- 

Cuốn 1 

Duyên Khởi Luận 

"Đƣờng lớn Trí Độ, Phật khéo đến, 

Biển lớn Trí Độ, Phật thấu suốt, 

Nghĩa, tƣớng Trí Độ, Phật vô ngại 

Kính lễ Phật, Trí Độ vô đẳng. 

Hạt kiến có không, dứt không còn, 

Thật tƣớng các pháp, Phật đã nói, 

Thƣờng trụ bất hoại, sạch phiền não. 

Kính lễ Pháp, mà Phật tôn trọng. 

Biển cả Thánh chúng làm ruộng phƣớc, 

Bậc học, vô học để trang nghiêm, 

Đã sạch giống ái của đời sau, 

Ngã sở đã dứt, căn đã trừ. 

Đã xả các sự nghiệp thế gian, 

Là trú xứ của các công đức. 

Tối thƣợng giữa tất cả chúng hội, 

Kính lễ chân tịnh Đại đức Tăng. 

Đã nhất tâm cung kính Tam Bảo, 

Các bậc cứu thế: Ngài Di-lặc (Maitreya) 

Trí tuệ đệ nhất: Xá-lợi-phất (Sàriputta), 

Vô tránh không hạnh: Tu-bồ-đề (Subhùti) 

Tôi nay theo sức muốn diễn nói, 

Nghĩa thật tƣớng đại trí bờ kia. 

Nguyện các Đại đức, bậc Thánh trí, 

Nhất tâm khéo thuận nghe tôi nói". 

Hỏi: * Vì nhân duyên gì mà Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật? Phép tắc của chƣ 

Phật  không  vì  vô  sự  và  nhân  duyên  nhỏ  mà  tự  giảng  pháp;  cũng  nhƣ  núi  Tu-di 

(Sumeru)  cũng  không  vì  vô  sự  và  nhân  duyên  nhỏ  mà  rung  động.  Vậy,  nay  có  nhân 

duyên to lớn gì mà Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật? 

Đáp: * Ở trong Tam Tạng, Phật dùng đủ loại thí dụ để thuyết pháp cho hàng Thanh-văn 

mà không thuyết  đến Bồ-tát đạo.  Duy trong kinh Bản-mạt  (Pùrvaparàntàka sutra) của 

Trung-A-hàm (Madhyamà), Phật tuy có thọ ký cho Bồ-tát Di-lặc rằng: "Đời sau ông sẽ 

đƣợc thành Phật hiệu là Di-lặc", mà cũng không nói đến Bồ-tát hạnh. Nay Phật muốn 

giảng đủ các Bồ-tát hạnh cho Di-lặc v.v… cho nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

* Lại nữa, có vị Bồ-tát tu Niệm Phật tam muội, Phật muốn khiến họ đối với Tam muội 

này đƣợc tăng ích, nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật. Nhƣ Phẩm đầu trong kinh 

Đại Bát-nhã Ba-la-mật nói: "Phật hiện thần túc, phóng ra ánh sáng sắc vàng chiếu khắp 

mƣời  phƣơng  thế  giới  nhiều  nhƣ  cát  sông  Hằng.  Thị  hiện  thân  lớn,  sáng  suốt  trong 

sạch, đủ các thứ sắc đẹp đầy khắp hƣ không, Phật ở giữa chúng, đoan chánh thù diệu 

không ai sánh kịp; thí nhƣ núi chúa Tu-di nổi giữa biển cả, các Bồ-tát nhờ thấy sự thần 

biến của Phật, nên tăng thêm lợi ích đối với Niệm Phật tam muội. Vì lẽ đó, Phật thuyết 

 Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

*  Lại  nữa,  Bồ-tát  (Tất-đạt-đa)  lúc  mới  sanh,  phóng  ra  ánh  sáng  đầy  khắp  cả  mƣời 

phƣơng,  đi  bảy  bƣớc,  nhìn  khắp  bốn  phƣơng,  với  âm  thanh  nhƣ  Sƣ  tử  rống,  Ngài 

thuyết bài kệ: 

 "Phần thai sanh đã hết, 

 Đây là thân cuối cùng 

 Ta đã được giải thoát, 

 Sẽ lại độ chúng sanh".  

Sau khi phát thệ nhƣ vậy, thân Ngài lớn dần, Ngài muốn từ bỏ thân thuộc, xuất gia tu 

đạo. Nửa đêm thức dậy, nhìn thấy các ca nhi, hậu phi, thể nữ, hình trạng nhƣ thây thối, 

Ngài liền sai Xa-nặc (Chandaka) thắng con Ngựa trắng, nửa đêm vƣợt thành, đi đƣợc 

mƣời hai do tuần, đến trong cánh rừng có vị tiên nhân tên Bạt-già-bà (Bhàrgavà) đang 

ở, lấy dao cắt tóc, cởi y phục quí giá đổi lấy áo Tăng-già-lê thô xấu, rồi ở bên sông Ni-

liên-thuyền (Nairànjana), sáu năm tu khổ hạnh, ngày ăn một hạt mè hoặc một hạt gạo, 

nhƣng tự nghĩ: "Đây không phải là Chánh đạo". Bấy giờ Bồ-tát bỏ chỗ tu khổ hạnh, đến 

dƣới  gốc  Bồ-đề,  ngồi tòa Kim-cang.  Ma  vƣơng  đem mƣời  tám  ức  vạn  đồ  chúng  đến 

phá hoại Bồ-tát, Bồ-tát dùng sức công đức và trí tuệ hàng phục bọn Ma mà chứng quả 

Vô thƣợng Bồ-đề. Bấy giờ vị vua trời cõi Phạm-thiên, chúa tể của ba ngàn đại thiên thế 

giới, tên là Thi-khí (Sikkin) cùng với chƣ thiên ở cõi Sắc, Thích-đề-hoàn-nhơn cùng với 

chƣ thiên ở cõi Dục và Tứ-thiên-vƣơng cùng đến trƣớc Phật, khuyến thỉnh Thế tôn khởi 

đầu quay bánh xe Chánh pháp. Lại vì Bồ-tát nhớ đến sở nguyện đại từ đại bi của mình 

nên nhận lời thỉnh cầu mà thuyết pháp. Pháp sâu xa trong các pháp là Bát-nhã Ba-la-

mật   vậy. Vì thế Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

* Lại nữa, có kẻ hoài nghi rằng Phật không chứng đƣợc Nhất thiết trí, vì cớ sao? Vì các 

pháp vô lƣợng vô số, làm sao một ngƣời mà có thể biết tất cả các pháp? Phật trú trong 

pháp Bát-nhã Ba-la-mật thật tƣớng thanh tịnh nhƣ hƣ không, vô lƣợng vô số, mà tự nói 

lên lời chân thật rằng: "Ta là bậc Nhất thiết trí, muốn dứt hết thảy nghi ngờ của chúng 

sanh"; vì thế Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

* Lại nữa, có những chúng sanh đáng đƣợc độ, nhƣng vì đại công đức và trí tuệ của 

Phật vô lƣợng, khó biết khó hiểu, do đó họ bị ác sƣ mê hoặc, tâm đắm chìm trong tà 

pháp, không vào đƣợc Chánh đạo. Vì hạng ngƣời đó, Phật khởi tâm đại từ, duỗi tay đại 

bi cứu vớt, đƣa vào Phật đạo. Do đó mà Phật tự thị hiện ra công đúc tối diệu, phát ra 

đại  thần  lực,  nhƣ  trong  Sơ  phẩm  của  Kinh  Bát-nhã  Ba-la-mật  nói:  "Phật  nhập  vào 

Chánh  định  tên  là  Tam  muội  vƣơng.  Khi  ra  khỏi  Chánh  định,  Phật  dùng  Thiên  nhãn 

quán khắp mƣời phƣơng thế giới, khắp các lỗ chân lông của Ngài đều mỉm cƣời, và từ 

dƣới bàn chân có tƣớng nghìn bánh xe của Ngài phát  ra  sáu trăm ngàn vạn ức  ánh 

sáng đủ màu,  chiếu khắp mƣời phƣơng vô  lƣợng vô số thế giới  của chƣ  Phật  nhiều 

nhƣ cát sông Hằng, làm cho tất cả đều chói sáng". Phật muốn tuyên thị thật tƣớng của 

hết thảy các pháp, đoạn trừ nghi kết của hết thảy chúng sanh, nên thuyết  Kinh Đại Bát-

 nhã Ba-la-mật.  

* Lại nữa, có ngƣời ác tà, ôm lòng tật đố, phỉ báng rằng: "Trí tuệ của Phật không ra khỏi 

(trí tuệ của) loài ngƣời, mà chỉ dùng huyễn thuật làm mê hoặc đòi". Vì để dứt lòng cống 

cao tà mạn của những ngƣời đó, nên Phật hiện ra vô lƣợng thần lực, vô lƣợng trí tuệ 

lực, từ trong Bát-nhã Ba-la-mật, tự nói lên rằng" "Ta là đấng có đầy đủ vô lƣợng thần 

thông phƣớc đức, tôn quí nhất trong ba cõi, che chở cho tất cả. Nếu ai phát một niệm 

ác thì mắc phải vô lƣợng tội, nếu phát một niệm tịnh tín thì đƣợc hƣởng phƣuớc lạc cõi 

ngƣời,  cõi  trời,  và  chắc  sẽ  đƣợc  quả  Niết-bàn".  Lại  vì  muốn  khiến  mọi  ngƣời  tín  thọ 

Chánh pháp, nên nói: "Ta là Đại sƣ, có đủ Mƣời lực, Bốn vô sở úy, đứng ở hàng Thánh 

chúa, tâm đƣợc tự tại, với âm thanh nhƣ Sƣ tử hống mà quay bánh xe Chánh pháp, là 

tối tôn thƣợng trong tất cả thế giới". Lại nữa, Phật Thế Tôn vì muốn cho chúng sanh 

hoan  hỉ mà nói  Kinh Bát-nhã  Ba-la-mật  này,  rằng:  "Các  ngƣời  nên  sanh tâm  hoan  hỉ 

lớn. Vì cớ sao? Vì hết thảy chúng sanh đều bị mắc trong lƣới tà kiến, bị bọn ác sƣ dị 

học làm mê hoặc; còn Ta thì từ trong lƣới tà kiến ác sƣ mà ra khỏi, là bậc Đại sƣ đủ 

Mƣời lực, khó có thể gặp, nay các ngƣơi đã gặp đƣợc, Ta sẽ theo thời khai mở các 

Pháp tạng thâm áo nhƣ Bảy mƣơi bảy phẩm trợ đạo v.v… nhƣ vậy các ngƣơi mặc tình 

thu  lƣợm.  Lại  nữa,  hết  thảy  chúng  sanh  vì  bệnh  kiết  sử  gây  ra  phiền não.  Từ  khi  có 

sanh tử đến bây giờ, không ai trị đƣợc bệnh ấy, lại thƣờng bị ngoại đạo ác sƣ mê hoặc. 

Ta nay ra đời làm Đại y vƣơng, tập hợp các thứ pháp dƣợc, các ngƣơi hãy uống đi". Vì 

thế Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

*  Lại  nữa,  có  ngƣời  nghĩ:  "Phật  cũng  nhƣ  ngƣời,  cũng  có  sanh  tử,  chịu  sự  đói  khát, 

lạnh nóng, già bệnh". Phật muốn trừ ý nghĩ đó nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật 

này, khai thị rằng: "Thân Ta là không thể nghĩ nghì, các Phạm thiên vƣơng và Tổ phụ 

chƣ thiên, dù trải qua kiếp số nhiều nhƣ cát sông Hằng, muốn suy lƣờng thân Ta, tìm 

xét âm thanh Ta, còn không thể trắc lƣờng, huống là trí tuệ tam muội của Ta?", nhƣ kệ 

nói: 

 "Đối thật tướng các pháp, 

 Các hàng Phạm-thiên-vương, 

 Hết thảy chúa trời đất, 

 Mê mờ không thể biết. 

 Pháp ấy rất thâm diệu, 

 Không ai đo lường được. 

 Phật ra đời khai mở, 

 Sáng như mặt trời chiếu".  

*  Lại  nhƣ  khi  Phật  Chuyển  xe  pháp  lần  đầu  tiên,  Bồ-tát  Ứng-trì  từ  tha  phƣơng  đến 

muốn trắc lƣờng thân Phật, vƣợt lên quá hƣ không vô lƣợng cõi Phật, đến thế giới của 

Phật Hòa-thƣợng, mà thấy thân Phật vẫn y nhƣ vậy, bèn nói kệ:   

 "Hư không không biên tế, 

 Công đức Phật vẫn thế, 

 Dẫu muốn lường thân Phật, 

 Uổng công không lường được. 

 Vượt quá cõi hư không, 

 Vô lượng các cõi Phật, 

 Thấy thân Thích Sư tử, 

 Vẫn như cũ không khác. 

 Thân Phật như núi vàng, 

 Diễn xuất ánh sáng lớn 

 Tướng tốt tự trang nghiêm, 

 Như hoa nở mùa xuân".  

Nhƣ thân Phật vô lƣợng, ánh sáng và âm hƣởng cũng vô lƣợng. Các công đức và Giới, 

Định, Tuệ … của Phật cũng đều vô lƣợng, nhƣ Tam Mật ở trong kinh Mật Tích, trong 

đó có nói rộng. 

Lại, khi Phật mới sanh, chạm đến đất liền đi bảy bƣớc, miệng tự cất tiếng nói, nói xong 

lặng im nhƣ các trẻ nít, không đi, không nói, ba năm đƣợc mớm sữa, các bà mẹ nuôi 

nấng,  dần  dần  lớn  khôn;  nhƣng  thân  Phật  thì  vô  số  trong  khắp  các  thế  gian,  vì  độ 

chúng sanh mà hiện làm kẻ phàm phu. Song kẻ phàm phu khi sanh, thân phần, các căn 

và  ý  thức  chƣa  thành  tựu,  bốn  oai  nghi  nơi  thân  là  ngồi,  nằm,  đi,  đứng  và  nói  năng, 

thinh  nín  cùng  các  cách  thức  của  con  ngƣời  đều  chƣa  hiểu  rõ.  Trải  qua  ngày  tháng 

năm dần dần học tập mới đủ các cách thức của ngƣời, chứ sao nay Phật mới sanh ra 

liền có thể nói đƣợc, đi đƣợc, rồi sau mới không thể nói và đi? Điều này thật là lạ? Nên 

biết, chỉ vì Phật dùng phƣơng tiện lực hiện thân làm theo cách thức của ngƣời, đi đứng 

nằm ngồi nhƣ ngƣời để khiến chúng sanh tin theo pháp thâm diệu. Nếu Bồ- tát khi mới 

sanh mà đã đi dƣợc, nói đƣợc, ngƣời đời tất sẽ nghĩ: "Nay mới thấy ngƣời nhƣ vậy, thế 

gian  chƣa  từng  có.  Đây  chắc  là  Trời,  Rồng,  Qủy,  Thần.  Những  điều  ngƣời  ấy  học 

không phải là điều chúng ta làm đƣợc, vì cớ sao? Vì nhục thân sanh tử của chúng ta do 

bị nghiệp kiếp sử lôi kéo, không đƣợc tự tại nên những điều sâu nhƣ vậy của ngƣời ấy 

ai mà theo nổi?" Vì nghĩ nhƣ thế nên họ tuyệt vọng, không đƣợc thành pháp khí của 

Thánh hiền. Vì hạng ngƣời đó mà Phật sanh ra trong vƣờn Lâm-tỳ-ni, tuy có thể đi đến 

ngay  dƣới  chân  cội  Bồ-đề  mà  thành  Phật,  song  Ngài  vẫn  dùng  sức  phƣơng  tiện,  thị 

hiện làm hài đồng, ấu thơ, thiếu niên rồi thành nhân. Theo từng thời kỳ mà hƣởng thụ 

sự  vui  chơi,  học  tập  nghệ  thuật,  trang  phục,  hƣởng  thọ  ngũ  dục,  đủ  cách  thức  của 

ngƣời thƣờng, dần dần thấy sự khổ già bệnh chết mà sanh tâm nhàm chán, nửa đêm 

vƣợt thành xuất gia, đi đến chỗ của tiên nhân Uất-đặc-già (Udraka) và A-la-la (Àlala) thị 

hiện làm đệ tử, nhƣng không thực hành theo pháp của các vị ấy. Tuy thƣờng dùng thần 

thông, tự nhớ đời trƣớc, trì giới hành đạo trong thời đức Phật Ca-diếp, mà nay vẫn thị 

hiện tu khổ hạnh sáu năm cầu đạo. Bồ tát tuy làm chủ ba ngàn Đại thiên thế giới, mà 

vẫn thị hiện dẹp phá ma quân, thành Vô thƣợng đạo; vì tùy thuận theo pháp thế gian, 

nên hiện ra các biến hóa đó. Nay ở trong Bát-nhã Ba-la-mật thị hiện đại thần thông và 

trí huệ lực. Các ngƣời nên biết thân Phật nhiều vô số khắp các thế gian. 

* Lại nữa, có ngƣời đáng đƣợc độ mà hoặc vì rơi vào chấp kiến nhị biên, hoặc vì vô trí 

nên chỉ cầu cái khoái lạc nơi thân; hoặc có ngƣời vì đạo mà tu theo khổ hạnh. Những 

ngƣời nhƣ thế, đối với Đệ nhất nghĩa, họ bị mất phần Niết-bàn chánh đạo. Phật muốn 

phá hai lối cực đoan đó, đƣa họ vào Trung đạo, nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

* Lại nữa, để phân biệt quả báo cúng dƣờng sanh thân và pháp thân nên thuyết  Kinh 

 Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  Nhƣ đã nói trong phẩm Xá-lợi tháp. 

* Lại nữa, vì muốn giảng thuyết A-bệ-bạt-trí và tƣớng của A-bệ-bạt-trí. Lại vì muốn nói 

rõ  Ma  huyễn,  Ma  ngụy,  Ma  sự.  Lại  vì  nhân  duyên  để  ngƣời  ở  đời  đƣơng  lai  cúng 

dƣờng Bát-nhã Ba-la-mật. Lại vì muốn thọ ký cho hàng Tam thừa, nên thuyết  Kinh Đại 

 Bát-nhã  Ba-la-mật.   Nhƣ  Phật  bảo  A-nan:  "Sau  hi  Ta  bát  Niết-bàn,  Bát-nhã  Ba-la-mật 

này sẽ truyền đến phƣơng Nam, từ phƣơng Nam truyền đến phƣơng Tây. Sau đó năm 

trăm năm (Phật lịch) sẽ truyền đến phƣơng Bắc. Ở đây có nhiều thiện nam, thiện nữ 

nhơn tin pháp cúng dƣờng các thứ hoa hƣơng, anh lạc, tràng phan, kỹ nhạc, đèn sáng, 

trân bảo, cùng các tài vật khác; hoặc tự chép, hoặc khuyên ngƣời khác chép, hoặc đọc 

tụng,  hoặc  nghe  giảng  thuyết,  chơn  chánh  ghi  nhớ,  tu  hành,  đúng  pháp  mà  cúng 

dƣờng. Ngƣời này nhờ nhân duyên đó mà hƣởng thụ các thứ cục lạc của thế gian và 

đến  đời  cuối  cùng  thì  chứng  Tam  thừa  mà  vào  Vô  dƣ  Niết-bàn".  Những  việc  nhân 

duyên nhƣ vậy, xem trong tác phẩm của kinh. Thế nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-

 mật.  

* Lại nữa, vì muốn thuyết tƣớng Đệ nhất nghĩa Tất-đàn, nên Phật thuyết  Kinh Đại Bát-

 nhã Ba-la-mật.  Có bốn thứ  Tất-đàn: Một là Thế giới Tất-đàn, hai là Các các vị nhân Tất-

đàn,  ba  là  Đối  trị  Tất-đàn,  bốn  là  Đệ  nhất  nghĩa  Tất-đàn.  Trong  bốn Tất-đàn  đã  tổng 

nhiếp hết thảy mƣời hai bộ kinh, tám vạn bốn ngàn Pháp tạng, đều là thật không trái 

ngƣợc nhau. Trong Phật pháp tất cả đều thật. Có pháp thật vì theo Thế giới Tất-đàn, có 

pháp thật vì theo Các các vị nhân Tất-đàn, có pháp thật vì theo Đối trị Tất-đàn, có pháp 

thật vì theo Đệ nhất nghĩa Tất-đàn.    

 - Sao gọi là Thế giới Tất-đàn? (Tất đàn theo nghĩa phổ thông). Vì có những pháp theo 

nhân duyên hòa hợp nên có, chứ không có tính biệt lập. Ví nhƣ xe, do có càng, nhịp, 

trục, bánh hoà hợp lại nên có, chứ không có chiếc xe riêng. Con ngƣời cũng nhƣ thế, 

do năm uẩn (ngũ chúng) hòa hợp nên có, chứ không có con ngƣời riêng. 

 Hỏi: Nhƣ Phật nói: "Ta dùng Thiên nhãn thanh tịnh thấy các chúng sanh chết chỗ này 

sanh  chỗ  kia,  chịu  quả  báo  tùy  theo nghiệp  thiện ác.  Ngƣời  có nghiệp  thiện  thì  sanh 

trong loài trời, ngƣời; ngƣời có nghiệp ác thì bị đọa vào ba đƣờng ác". Lại nữa, Kinh 

nói: "Một ngƣời ra đời, mà nhiều ngƣời đƣợc nhờ phúc lạc lợi ích; đó là Phật Thế Tôn 

vậy". Nhƣ trong Pháp Cú nói: "Tự mình cứu lấy mình, ngƣời khác làm sao cứu đƣợc. 

Tự mình thực hành thiện trí là tự cứu hay nhất". Nhƣ trong kinh Bình Sa Vƣơng Nghinh 

Phật nói: "Ngƣời phàm không nghe pháp, ngƣơì phàm đắm trƣớc nơi ngã". Lại trong 

kinh Phật Nhị Dạ nói: "Phật từ đêm Đắc đạo, đến đêm Bát Niết-bàn, những kinh giáo 

Phật thuyết  khoảng thời gian giữa  hai đêm ấy,  tất  cả đều thật,  không điên đảo".  Nếu 

thật không có ngƣời thì tại sao Phật lại nói ngƣời (trong câu: Ta dùng Thiên nhãn thanh 

tịnh thấy các chúng sanh)! 

 Đáp: Ngƣời v.v… vì theo Thế giới Tất-đàn nên có, vì theo Đệ nhất nghĩa Tất-đàn nên 

không. Còn nhƣ nhƣ, pháp tánh , thật tế, vì theo Thế giới Tất-đàn nên không, vì theo 

Đệ nhất nghĩa Tất-đàn nên có. Ngƣời … cũng nhƣ thế , vì theo Đệ nhất nghĩa Tất-đàn 

nên  không,  vì  theo  Thế  giới  Tất-đàn  nên  có;  vì  có  các  nhân  duyên  năm  uẩn  nên  có 

ngƣời. Ví nhƣ  sữa do nhân duyên của sắc, hƣơng,  vị, xúc cho nên có,  nếu sữa thật 

không thì nhân duyên của sữa cũng phải là không, nay nhân duyên của sữa thật có, 

nên  sữa  cũng  phải  là  có.  Chẳng  phải  nhƣ  cái  đầu  thứ  hai,  cánh  tay  thứ  ba  của  một 

ngƣời, là không có nhân duyên mà chỉ có giả danh. Các tƣớng (hình thức) nhƣ thế nên 

gọi là Thế giới Tất-đàn.    

 -Sao gọi  là  Các  các  vị  nhân  Tất-đàn? (Tất  đàn  trong  ý  nghĩa  cá  biệt  với  từng  ngƣời). 

Quán sát tâm hành của từng ngƣời mà nói pháp cho họ. Đối trong một việc mà hoặc có 

ngƣời nghe đƣợc, có ngƣời không nghe đƣợc. Nhƣ trong Kinh nói: "Do nghiệp tạp báo 

mà tạp sanh ra trong thế gian, đƣợc tạp xúc, tạp thọ". Lại trong kinh Phá-quần-na nói: 

"Không có ngƣời xúc, không có ngƣời thọ".    

 Hỏi:  Giữa hai kinh này, làm sao dung thông đƣợc? 

 Đáp: Vì có kẻ nghi ngời đời sau, không tin tội phƣớc, làm hạnh bất thiện, rơi vào kiến 

chấp đoạn diệt (đoạn kiến). Vì muốn dứt mối nghi của ngƣời đó, trừ ác hạnh của họ, 

tức là muốn nhổ "đoạn kiến" của ngƣời đó nên nói tạp sanh trong thế gian, đƣợc tạp 

xúc,  tạp  thọ.  Lại  ngoại  đạo  Phá-quần-na  chấp  có  ngã,  có  thần,  rơi  vào  chấp  thƣờng 

(thƣờng  kiến),  nên  khi  Phá-quần-na  hỏi  Phật:  "Thƣa  Đại  đức  Thế  Tôn,  ai  thọ?"  Nếu 

Phật trả lời có ai thọ thì kia bèn rơi vào chấp thƣờng. Ngã kiến của ngƣời ấy tăng gấp 

bội, bền chắc, khônt thể di chuyển. Cho nên đối với ngƣời này,  Phật không nói là có 

ngƣời  thọ,  ngƣời  xúc,  Nhƣ$ng  tƣớng  (hình  thức)  nhƣ  thế  gọi  là  các  các  vị  nhân  Tất 

đàn. 

 -Sao  gọi  là  Đối  trị  Tất-đàn? (Tất  đàn  trong  ý  nghĩa  đối  trị  theo  bệnh).  Có  pháp,  về  ý 

nghĩa đối trị thì có, mà thật tính thì không nhƣ các thứ cỏ, thuốc, uống, ăn có tính chất 

nặng, nhiệt, béo, chua, mặn, đối với bệnh phong thì gọi nó là thuốc; còn đối với bệnh 

khác thì không phải thuốc. Nếu các thứ cỏ, thuốc, ăn, uống có tính chất nhẹ, lạnh, ngọt, 

đắng, rít, đối với bệnh nhiệt thì gọi nó là thuốc; còn đối với bệnh khác thì không phải 

thuốc. . Nếu các thứ cỏ, thuốc, ăn, uống có tính chất nhẹ, cay, đắng, rít, nóng  đối với 

bệnh hàn thì gọi nó là thuốc; còn đối với bệnh khác thì không phải thuốc. Cách trị tâm 

bệnh trong Phật pháp cũng nhƣ thế. Phép tƣ duy quán bất tịnh đối với bệnh tham dục 

thì gọi là pháp đối trị hay, còn đối với bệnh sân nhuế thì không gọi là hay, không phải là 

pháp đối trị, sao vậy? Quán thân xấu xa ô cấu gọi là  quán bất  tịnh,  nếu ngƣờilà sân 

nhuế mà quán thân xấu xa ô cấu, thì càng làm tăng thêm lửa sân nhuế. Tƣ duy về từ 

tâm  đối  trị  bệnh  sân  nhuế  thì  gọi  là  pháp  đối  trị  hay;  còn  đối  với  bệnh  tham  dục  thì 

không  gọi  làhay,  không  phải  là  pháp  đối  trị,  vì  sao?  Vì  từ  tâm  đối  với  chúng  sanh 

thƣờng cầu việc tốt, quán sát công đức, nếu là ngƣời tham dục mà cầu việc tốt, quán 

sát công đức thì càng tăng thêm lòng tham dục … Pháp quán nhân duyên, đối với bệnh 

ngu si thì gọi là pháp đối trị hay; còn với bệnh tham dục, sân nhuế thì không gọi làhay, 

không phải là pháp đối trị, vì sao vậy? Vì trƣớc có tà quán mới sinh tà kiến, mà tàkiến 

tức là ngu si.    

 Hỏi:  Trong phật pháp có nói Mƣời hai nhân duyên rất sâu xa, nhƣ nói" "Phật bảo A-nan, 

pháp Nhân duyên ấy rất sâu xa, thấy khó biết, khó tỏ ngộ, khó quán sát. Ngƣời có tâm 

vi tế, tuệ thiện xảo, mới hiểu đƣợc, còn ngƣời ngu si đối với pháp thiển cận còn khó 

hiểu, huống là pháp nhân duyên rất sâu xa!". Thế tại sao nay lại nói ngƣời ngu si nên 

quán-pháp Nhân duyên? 

 Đáp: Ngƣời ngu si đây không phải nhƣ trâu dê ngu si, mà là ngƣời này muốn cầu đạo 

chân thật lại đem tà tâm quán sát nên sanh ra đủ thứ tà kiến, ngƣời ngu si nhƣ thế hãy 

nên quán sát  Nhân duyên,  gọi là  pháp đối  trị hay,  nếu với ngƣời có nhiều sân nhuế, 

tham dục, mong cầu khoái lạc, muốn nhiễu hại kẻ khác, thì Nhân duyên quán không là 

hay, không phải là pháp đối trị, chỉ có tƣ duy về bất tịnh, về từ tâm mới là hay, là pháp 

đối trị với hai hạng ngƣời ấy, vì sao? Vì hai phép quán này có thể nhổ mũi tên độc sân 

nhuế và tham dục.  Lại nữa,  những chúng sanh điên đảo chấp thƣờng,  không biết rõ 

các pháp chỉ có trong tánh cách tƣơng tợ tƣơng tục. Những ngƣời nhƣ thế mà quán Vô 

thƣờng là pháp Đối trị Tất đàn, chứ không phải Đệ nhất nghĩa Tất đàn, vì sao? Vì hết 

thảy các pháp, tự tánh là không, nhƣ kệ nói: 

 "Vô thường thấy là thường,  

 Ấy gọi là điên đảo.  

 Trong không, không vô thường,  

 Chỗ nào thấy có thường?"  

 Hỏi: Hết thảy pháp Hữu vi đều tƣơng ƣng với vô thƣờng, ấy là Đệ nhất nghĩa, vì sao? 

Vì hết thảy pháp Hữu vi đều có ba tƣớng: Sanh, trụ, diệt. Vì trƣớc tiên là sanh, tiếp đến 

trụ, sau đó diệt; tại sao nay nói vô thƣờng không phải là thật?    

 Đáp: Pháp Hữu vi đúng ra không có ba tƣớng ấy, vì sao? Vì ba tƣớng ấy không thật. 

Nếu các pháp sanh, trụ, diệt là tƣớng Hữu vi thì trong tƣớng sanh lẽ ra cũng phải có đủ 

ba tƣớng; vì sanh là pháp Hữu vi. Nhƣ vậy mỗi một tƣớng lại đều có đủ ba tƣớng, thế 

thì vô cùng. Trụ và diệt cũng nhƣ thế. Nếu trong mỗi sanh, trụ, diệt lại không có sanh, 

trụ, diệt thì sanh, trụ, diệt đó không nên gọi là pháp Hữu vi, vì sao? Vì tƣớng của pháp 

Hữu vi (sanh, trụ, diệt) nơi đó không có. Do nghĩa đó, các pháp vô thƣờng, là không 

phải Đệ nhất nghĩa Tất-đàn. 

Lại nữa, nếu tất cả đều thật sự là bản tánh vô thƣờng, thời không có hạnh nghiệp và 

quả báo, vì sao? Vì vô thƣờng tức là sanh rồi diệt mất. Ví nhƣ hat giống mục nát không 

thể sanh ra quả, nhƣ vậy thời không có hạnh nghiệp, không có hạnh nghiệp thiện sao 

có quả báo? Nay theo pháp của các Hiển thánh đều nói có quả báo, kẻ thiện trí có thể 

tín thọ; vậy không nên nói không quả báo. Do đó, các pháp không phải là vô thƣờng 

tánh. Vì nói có các nhân duyên vô lƣợng nhƣ thế, nên không đƣợc  nói các pháp làvô 

thƣờng tánh. Tất cả pháp Hữu vi vô thƣờng, khổ, vô ngã cũng nhƣ vậy. Các tƣớng nhƣ 

thế gọi là Đối trị Tất-đàn.    

 -Sao gọi là Đệ nhất nghĩa Tất-đàn?  (Tất đàn trong ý nghĩa tuyệt đối) Hết thảy pháp tánh 

, hết thảy luận nghị, ngữ ngôn, hết thảy pháp và phi pháp, mỗi mỗi có thể phân biệt phá 

tán,  còn pháp chơn thật  của chƣ Phật, Bích-chi Phật,  A-la-hán hành trì thì không thể 

phá, không thể tán. Những gì không thông suốt ở trong ba thứ Tất-đàn trên thì ở trong 

đây thông đƣợc. Nhƣng thông nhƣ thế nào? Thông là xa lìa mọi lỗi lầm, không thể biến 

đổi, không thể vƣợt hơn, vì sao? Vì trừ  Đệ nhất nghĩa Tất-đàn, còn các nghị luận khác, 

các Tất-đàn khác, đều có thể bị phá hoại, nhƣ bài kệ trong kinh Chúng-nghĩa nói: 

 "Mỗi tự nương kiến chấp,  

 Hý luận khởi cạnh tranh, 

 Biết thế là biết thật, 

 Không biết là báng Pháp. 

 Không nhận pháp kẻ khác, 

 Ấy là người vô trí, 

 Những người có hý luận 

 Thảy đều là vô trí. 

 Hoặc nương điều mình thấy, 

 Mà sanh các hý luận, 

 Nếu cho đó tịnh trí, 

 Thì ai cũng tịnh trí".  

Trong ba bài kệ này, Phật nói tƣớng trạng của Đệ nhất nghĩa Tất-đàn, rằng chúng sanh 

trong  thế  gian  tự  nƣơng  kiến  chấp,  tự  nƣơng  pháp,  tự  nƣơng  hý  luận  của  mình  mà 

sanh ra  cạnh tranh.  Hý  luận chính là  gốc cạnh tranh,  mà hý luận thì nƣơng các kiến 

chấp sanh khởi, nhƣ kệ nói:   

 "Có lãnh thọ pháp, mới có luận, 

 Không lãnh thọ pháp, luận cái gì. 

 Các kiến có, không có lãnh thọ, 

 Điều ấy, người này đã trừ sạch".  

Hành giả nhƣ thật biết đƣợc điều ấy, thì đối hết thảy pháp, hết thảy hý luận, không lãnh 

thọ, không chấp trƣớc, không thấy là thật, không cùng cạnh tranh với kẻ khác, và biết 

đƣợc vị cam lồ của Phật pháp. Nếu không đƣợc thế, tức là hủy báng Pháp. Nếu không 

lãnh thọ pháp của kẻ khác, không biết không nhận lấy, ấy là ngƣời vô trí. Nhƣ vậy thời 

những ngƣời có hý luận đều là ngƣời vô trí, tại sao vậy? Vì mỗi ngƣời không chịu lãnh 

thọ  pháp  của  nhau,  nhƣ  có  ngƣời  tự  cho  pháp  của mình  là  đệ  nhất  chơn  thật  thanh 

tịnh; còn pháp của ngƣời khác là vọng ngữ, không thanh tịnh. Ví nhƣ pháp xử trị của 

thế gian, nào là hình phạt giết chém đủ thứ bất tịnh mà ngƣời thế gian tín thọ làm theo 

cho là thật thanh tịnh, nhƣng đối với ngƣời xuất  gia  thánh thiện thì đó là điều rất  bất 

tịnh.  Những  ngƣời  xuất  gia  theo  ngoại  đạo,  sống  theo  pháp  tu  ngũ  nhiệt  đứng  một 

chân,  nhổ  tóc  v.v…  hạng  Ni-kiền-tử  (Nirgranthaputra)  cho  đó  là  diệu  huệ;  còn  các 

ngƣời khác nói đó là pháp ngu si. Các pháp của hàng xuất gia ngoại đạo và Bà-la-môn 

bạch y nhƣ thế đó, họ đếu cho là tốt đẹp, ngoài ra là vọng ngữ. 

Trong Phật pháp đây cũng có Tỳ kheo Độc-tử bảo: "Nhƣ bốn đại hòa hợp có pháp con 

mắt, năm uẩn (ngũ chúng) hòa hợp có pháp con ngƣời". Trong luận A-tỳ-đàm của Độc-

tử  nói:  "Năm  uẩn  không  lìa  con  ngƣời,  con  ngƣời  không  lìa  năm  uẩn,  không  thể  nói 

năm uẩn là con ngƣời (ngã) hay lìa năm uẩn là con ngƣời. Con ngƣời (nhân ngã) nhiếp 

thuộc vào pháp tạng thứ năm là bất khả thuyết pháp-tạng". 

Hàng Đạo-nhân phái Nhất-thiết-hữu (Bộ) thì nói: "Trong hết mọi thứ, trong hết mọi thời, 

trong hết mọi pháp môn, không thể tìm ra đƣợc con ngƣời, ví nhƣ lông Rùa, sừng Thỏ 

thƣờng là không có. Lại nữa, mƣời tám giới, mƣời hai nhập, năm uẩn thật có tự tánh 

mà trong đó không có con ngƣời (ngã)". 

Lại trong Phật pháp, có hàng Phƣơng quảng (Vaipulya) Đạo nhân nói: "Hết thảy pháp 

không sanh không diệt, không, không có gì cả, ví nhƣ lông Rùa, sừng Thỏ thƣờng là 

không có". 

Hất thảy các hàng luận nghị nhƣ thế, tự giữ lấp pháp của mình, không nạp thọ pháp 

của ngƣời khác, rằng: "Đây mới là thật, ngoài ra đều là vọng ngữ". Nếu tự thọ lãnh lấy 

pháp của mình, tự cúng dƣờng lấy pháp của mình, tự tu hành theo pháp của mình, các 

pháp ngƣời khác thì không thọ, không cúng dƣờng, cho là sai quấy. Và nếu cho nhƣ 

vậy là thanh tịnh, đƣợc nghĩa lợi đệ nhất, thời tất cả không có gì không phải thanh tịnh, 

sao vậy? Vì tất cả những ngƣời kia đều thọ lạnh pháp của mình.    

 Hỏi: Nếu các kiến chấp là sai, thì Đệ nhất nghĩa Tất-đàn sao lại đúng? 

  Đáp: Hết hảy đƣờng ngôn ngữ dứt, chỗ tâm hành diệt, khắp nơi đều không chỗ dựa, 

khôn  g  hiển  thị  các  pháp,  thật  tƣớng  các  pháp  không  đầu,  không  giữa,  không  cuối, 

không tận, không phá hoại, ấy là Đệ nhất nghĩa Tất-đàn, nhƣ bài kệ ở trong Ma-ha Diễn 

nghĩa nói: 

 "Ngôn ngữ không còn,  

 Tâm hành cũng hết, 

 Không sanh không diệt 

 Pháp như Niết-bàn. 

 Nói các hành xứ, 

 Gọi thế gian pháp, 

 Nói không hành xứ, 

 Là Đệ nhất nghĩa. 

 Hết thảy thật, hết thảy phi thật 

 Và hết thảy thật, cùng phi thật. 

 Hết thảy chẳng thật, chẳng không thật, 

 Ấy gọi thật tướng của các pháp".  

Đệ nhất nghĩa Tất-đàn đƣợc nói đến trong các Kinh nhƣ vậy, nghĩa ấy rất sâu, khó thấy 

khó biết. Vì muốn nói nghĩa ấy, nên Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

*  Lại  nữa,  vì  muốn  cho  các  nhà  đại  luận  nghị  nhƣ  ông  Phạm-chí  Trƣờng  Trão  v.v… 

sanh lòng tin đối với Phât pháp nên Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  

Có vị Phạm-chí tên Trƣờng Trão, lại có vị tên là Tiên-ni Bà-tha-cù đa-la, lại có vị tên là 

Tát-giá  Ca-ma-kiện-đề,  là  những  vị  đại  luận  nghị  của  cõi  Diêm-phù-đề,  nói:  "Hết  thảy 

luận đều có thể phá, hết thảy lời nói đều có thể hoại, hết thảy lối chấp đều có thể lay 

chuyển, không có pháp chơn thật nào đáng tin đánh cung kính". Nhƣ trong Kinh Xa-lợi-

phất  Bản-mạt  nói:  "Cậu  của  Xá-lợi-phất  tên  là  Đại  Câu-hy-la  cùng  chị  là  Xá-lợi,  luận 

nghị mà không bằng. Đại Câu-hy-la suy nghĩ: "Đây không phải sức của chị ta, chắc là 

bậc Trí giả trong bào thai gởi lời nơi miệng mẹ. Ngƣời này chƣa sanh mà đã vậy, lớn 

lên sẽ ra sao?" Suy nghĩ xong, ông sanh tâm kiêu mạn; vì muốn học rộng các thứ luận 

nghị nên xuất gia làm Phạm-chí, đi vào nƣớc Nam Thiên Trúc, bắt đầu đọc kinh thơ. 

Mọi  ngƣời  hỏi:  "Chí  ông  muốn  cầu  gì,  học  tập  kinh  gì?" Trƣờng Trão  đáp:  "Cả  mƣời 

tám thứ kinh lớn đều muốn đọc hết". Mọi ngƣời nói: "Trọn cả đời ông còn không hiểu 

một thứ, huống chi hiểu hết?" Trƣờng Trão tự nghĩ: "Trƣớc kia vì kiêu mạn nên thua 

chị, nay lại bị các ngƣời này khinh nhục". Vì hai chuyện này nên tự thề rằng: "Ta không 

cắt móng tay, cần phải đọc hết mƣời tám thứ đại kinh". Mọi ngƣời nhân thấy móng tay 

dài mà gọi ông là Phạm-chí Trƣờng Trão. Ông dùng trí tuệ của đủ thứ kinh sách, đủ thứ 

lời châm chích rằng: "Đây làpháp, đây làphi pháp, đây là phải, đây là không phải, đây là 

thật, đây  là  không thật, đây là  có,  đây là  không để phá luận nghị của ngƣời khác. Ví 

nhƣ voi cuồng, sức lớn đƣờng đột dày xéo, không ai chế ngự đƣợc. 

Sau khi Phạm-chí Trƣờng Trão dùng sức luận nghị nhƣ vậy dẹp phá các luận sƣ xong, 

trở về nơi sinh quán là thôn Na-la trong thành Vƣơng-xá nƣớc Ma-già-đà, hỏi ngƣời ta 

rằng: "Đứa con của chị tôi sanh ra nay nó ở đâu?" Có ngƣời trả lời: "Con của chị ông 

sinh ra, vừa mới 8 tuổi đã học hết các thứ kinh sách, đến 16 tuổi thì luận nghị hơn cả 

mọi ngƣời. Có đạo nhân Thích-chủng họ Cù-đàm, con của chị ông theo làm đệ tử của 

vị ấy". Trƣờng Trão nghe thế liền khởi kiêu mạn, sanh lòng không tin, nói rằng: "Đứa 

con của chị ta thông mminh nhƣ thế, ông kia dùng thuật gì mà có thể dối hoặc để nó 

cạo tóc làm đệ tử đƣợc?!" Nói thế rối, đi ngay đến chỗ Phật. 

Bấy  giờ  Tôn-giả  Xá-lợi-phất  vừa  thọ  giới  đƣợc  nửa  tháng,  đang  đứng  hầu bên  Phật, 

cầm  quạt  quạt  Phật.  Trƣờng  Trão  Phạm-chí  gặp  Phật  hỏi  han  xong,  ngồi  xuống  một 

bên suy nghĩ rằng: "Mọi thứ luận nghị đều có thể bị phá, mọi lời nói đều có thể bị hoại, 

mọi thứ chấp thủ đều có thể bị lay chuyển. Vậy trong đó cái gì là thật tƣớng của các 

pháp? Cái gì là đệ nhất nghĩa? Cái gì làtánh? Cái gì là tƣớng? Không điên đảo?" Suy 

nghĩ nhƣ vầy: "Nhƣ nƣớc biển lớn, mà muốn đến tận đáy nó, tìm cầu đã lâu mà chẳng 

đƣợc một pháp nào thật để có thể nhập tâm. Vậy ông ấy dùng luận nghị gì mà có thể 

lôi đƣợc con của chị ta?" Suy nghĩ xong, Trƣờng Trão liền nói với Phật rằng: "Này ông 

Cù Đàm! Hết thảy các pháp ta đều không thọ nhận". Phật hỏi Trƣờng Trão: " Hết thảy 

các pháp ông đều không thọ nhận, vậy cái kiến chấp (hết thảy đều không thọ nhận) ấy, 

ông có thọ nhận không?" Phật gạn hỏi câu đó có nghĩa: "Ông đã uống vào độc tà kiến, 

nay tuôn ra độc khí, nói rằng: Hết thảy pháp ta đều không thọ nhận, vậy cái kiến chấp 

(quan điểm) đó, ông có thọ nhận không?" 

Bấy giờ Trƣờng Trão Phạm-chí nhƣ ngựa hay vừa thấy bóng roi là biết sợ và chạy theo 

đƣờng chánh. Trƣờng Trão Phạm-chí cũng thế, nghe lời nói của Phật nhƣ bóng roi đi 

vào tâm, liền vứt bỏ cống cao, hổ thẹn cúi đầu, suy nghĩ nhƣ vầy: "Phật đặt ta vào hai 

cửa thua. Nếu ta nói là thọ nhận, thì đây là cửa thua rõ rệt, nên nhiều ngƣời biết, họ sẽ 

nói: Tại sao tự nói hết thảy pháp ta đều không thọ nhận, nay lại nói kiến chấp đó ta thọ 

nhận? Rõ ràng là nói dối, đó là cửa thua rõ rệt bị nhiều ngƣời biết. Cửa thua thứ hai tế 

nhị hơn, vì nói ta đều không thọ nhận thì không mấy ngƣời biết". Trƣờng Trão suy nghĩ 

vậy rồi đáp lại Phật: "Cù Đàm! Hết thảy pháp ta không thọ nhận, kiến chấp này cũng 

không thọ nhận". Phật bảo: "Phạm-chí, ông không thọ nhận hết thảy pháp, kiến chấp ấy 

cũng không thọ nhận. Không thọ nhận gì cả thì có gì khác với mọi ngƣời đâu, cần gì 

cống  cao  mà  sanh  kiêu  mạn?"  Hỏi  nhƣ  vậy,  Trƣờng  Trão  Phạm-chí  không  thể  đáp 

đƣợc, tự biết mình đã rơi vào chỗ thua, liền sanh khởi tín tâm, cung kính nói với Nhất 

thiết trí của Phật, tự nghĩ rằng: "Ta bị thua mà Thế Tôn không nêu bày chỗ thua của ta, 

không  nói  phải  quấy,  không  để  ý.  Tâm  Phật  nhu  nhuyến  thanh  tịnh  bậc  nhất.  Tất  cả 

ngôn ngữ luận nghị đã dứt, đƣợc đại pháp thậm thâm. Ngài là bậc đáng cung kính, tâm 

thanh tịnh bậc nhất, không ai hơn Phật". Vì Phật thuyết pháp dứt tà kiến của ông, ông 

liền ngay tại chỗ ngồi xa lìa trần cấu, đối với các pháp đƣợc con mắt thanh tịnh. 

Bấy giờ Xá-lợi-phất nghe những lời ấy, chứng đƣợc A-la-hán. Trƣờng Trão Phạm-chí 

bèn  xuất  gia  làm  Sa-môn,  chứng  đƣợc  A-la-hán  có  đại  oai  lực.  Nếu  Trƣờng  Trão 

Phạm-chí  không  nghe  hơi  hám  của  Bát-nhã  Ba-la-mật  là  pháp  tƣơng  ƣng  đệ  nhất 

nghĩa lìa bốn câu, thì chút lòng tin còn không có huống gì chứng đƣợc đạo quả của bậc 

xuất gia? Phật vì muốn dắt dẫn hạng ngƣời đại luận nghị sƣ lợi căn nhƣ thế, nên thuyết 

 Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật-đa  này .  

* Lại nữa, các đức Phật có hai cách thuyết pháp: Một là Quán tâm ngƣời nghe rồi tùy 

căn cơ có thể hóa độ, hai là quán tƣớng các pháp. Nay Phật muốn nói thật tƣớng của 

các pháp nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  Nhƣ trong phẩm thuyết về "Tƣớng bất 

tƣớng", các vị Thiên tử hỏi Phật: " Bát-nhã Ba-la-mật này sâu xa, làm sao mà tác thành 

tƣớng?" Phật dạy các Thiên tử: "Không tức là tƣớng, vô tƣớng, vô tác tƣớng, vô sanh 

diệt  tƣớng,  vô  hành  tƣớng,  thƣờng  bất  sanh  tƣớng,  nhƣ  tánh  tƣớng,  tịch  diệt  tƣớng 

v.v…" 

* Lại nữa, có hai cách thuyết pháp: Một là có chỗ tranh cãi, hai là không chỗ tranh cãi. 

Có chỗ tranh cãi nhƣ trong các Kinh khác đã nói, nay muốn nói chỗ không tranh cãi, 

cho nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật.  Có tƣớng, không tƣớng, có vật, không vật, 

có y cứ, không y cứ, có đối, không đối, có trên, không trên; thế giới, phi thế giới; những 

pháp môn hai phần cũng thế.    

 Hỏi: Phật tâm đại từ bi thì chỉ nên nói pháp không tranh cãi, cớ sao lại nói pháp có tranh 

cãi?    

 Đáp:  Pháp không tranh cãi đều là vô tƣớng, thƣờng tịch diệt, bất khả thuyết. Nay nói bố 

thí và các pháp vô thƣờng,  khổ,  không v.v…  đều là  vì tịch diệt,  không vì  hý  luận mà 

thuyết. Những ngƣời lợi căn biết ý Phật không khởi lên sự tranh cãi; còn kẻ độn căn 

không biết ý Phật, chấp lấy tƣớng, trƣớc lấy tâm, nên khởi lên sự tranh cãi, nên gọi là 

có tranh cãi. Bát-nhã Ba-la-mật này là "tính tốt ráo không" của các pháp, nên không có 

chỗ để tranh cãi. Nếu rốt ráo không mà có thể nắm, có thể tranh cãi thời không gọi là 

rốt ráo không. Vì rốt ráo không thì có và không hai sự đều dứt, thế nên Bát-nhã Ba-la-

mật gọi là chỗ không tranh cãi. 

* Lại nữa, trong các kinh khác thƣờng dùng ba lối để nói các pháp, đó là thiện, bất thiện 

và  vô  ký.  Nay  muốn nói  các  tƣớng  các  pháp  chẳng  phải  thiện,  chẳng  phải  bất  thiện, 

chẳng phải vô ký, cho nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật-đa.  

Pháp học, pháp vô học, pháp phi học phi vô học; pháp do kiến đế đoạn (kiến sở đoạn), 

pháp do tƣ duy đoạn (tu sở đoạn), pháp không đoạn (phi sở đoạn); pháp có thể thấy có 

đối ngại, pháp không thể thấy có đối ngại, pháp không thể thấy không đối ngại; pháp 

thƣợng trung hạ; pháp tiểu, đại, vô lƣợng. Nhƣ vậy pháp môn có ba phần cũng thế. 

* Lại nữa, trong các kinh khác tùy theo căn cơ hàng Thanh-văn, Phật nói pháp Tứ niệm 

xứ,  nơi  đây  Tỳ-kheo  quán  trong  thân  ba  mƣơi  sáu  vật  để  trừ  bệnh  tham  dục,  quán 

ngoài thân, trong ngoài thân cũng nhƣ vậy. Nay vì muốn dùng lối khác để nói pháp Tứ 

niệm xứ, nên Phật thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật,  nhƣ nói: "Bồ-tát quán trong thân, 

với  thân  không  sanh  giác  quán,  không  thấy  có  thân,  vì  là  vô  sở  đắc.  Nhƣ  vậy  quán 

ngoài thân, quán trong ngoài thân, với thân không sanh giác tƣởng, là một việc rất khó. 

Ba niệm xứ  Thọ, Tâm,  Pháp cũng vậy.  Nhƣ vậy những pháp môn có bốn phần nhƣ: 

Bốn Chánh cần, bốn Nhƣ ý túc, bốn Thiền, bốn Đế v.v… cũng đều nhƣ thế". 

* Lại nữa, trong các kinh khác Phật nói năm uẩn (ngũ chúng) là vô thƣờng, khổ, không, 

vô ngã. Nay vì muốn dùng lối nói khác về năm uẩn, nên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-

 mật.   Nhƣ  Phật  bảo Ngài Tu-bồ-đề:  "Bồ-Tát  quán sắc là  thƣờng hành thì không hành 

Bát-nhã  Ba-la-mật;  quán  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  là  thƣờng  hành,  thì  không  hành  Bát-

nhã  Ba-la-mật;  quán  sắc  là  vô  thƣờng  hành  thì  không  hành  Bát-nhã  Ba-la-mật;  quán 

thọ, tƣởng, hành, thức là vô thƣờng hành, thì không hành Bát-nhã Ba-la-mật. Nhƣ vậy 

các thứ năm pháp nhƣ: Năm thọ ấm, năm đạo v.v… cũng đều nhƣ thế. 

Ngoài ra các pháp môn sáu, bảy, tám cho đến vô lƣợng v.v… cũng đều nhƣ thế. Nhƣ 

Đại  Bát-nhã  Ba-la-mật  vô  lƣợng  vô  biên,  nên  nhân  duyên  thuyết  Bát-nhã  Ba-la-mật 

cũng vô lƣợng vô biên; việc này rất rộng. 

Nay đã lƣợc nêu các nhân duyên thuyết  Kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật xong. 





PHẨM TỰA ĐẦU  

[ Phẩm  Tựa  Đầu  của  kinh  chia  thành  46  chương  để  giải  thích.  Từ  Chương  I  giải  thích 

 Như Thị Ngã Văn Nhất Thời đến Chương 46 giải thích Tin Trì] 

CHƢƠNG 1 

GIẢI THÍCH: NHƢ THỊ, NGÃ VĂN, NHẤT THỜI 

KINH: Nhƣ Thị, Ngã Văn, Nhất Thời 

LUẬN:  Hỏi: Phật Kinh vì sao bắt đầu bằng lời: "Nhƣ vậy" (Nhƣ thị?) 

 Đáp: Phật pháp nhƣ biển cả, có tin thì vào đƣợc, có trí thì qua đƣợc. Nghĩa của chữ 

"Nhƣ vậy" chính là tin. 

Nếu ngƣời mà trong tâm có đức tin thanh tịnh, thì ngƣời ấy có thể vào đƣợc Phật pháp. 

Nếu không có tin thì ngƣời ấy không thể vào đƣợc Phật pháp. Không có tin thì nói việc 

ấy không "nhƣ vậy", ấy là tƣớng của bất tin. Ngƣời có tin thì nói việc ấy "nhƣ vậy". Ví 

nhƣ da Trâu chƣa mềm thì không thể gấp xếp, ngƣời không có tin cũng vậy; ví nhƣ da 

Trâu đãmềm, có thể tùy chỗ mà dùng mà làm, ngƣời có tin cũng vậy. 

Lại nữa trong Kinh nói tin là cánh tay. Cũng nhƣ ngƣời có cánh tay đi vào trong núi báu, 

tự tại lấy báu, nếu ngƣời không có cánh tay thì không lấy đƣợc gì. Ngƣời có tin cũng 

nhƣ vậy, vào trong núi báu Phật pháp có đủ thứ Vô lậu căn, Vô lậu lực, Thất giác chỉ, 

Bát chánh đạo, Tứ thiền, Tứ định, tự tại thu lấy. Ngƣời không có tin cũng nhƣ không có 

cánh tay. Ngƣời không có cánh tay vào trong núi báu không thể thu lấy đƣợc gì. Ngƣời 

không  có  tin  cũng  vậy,  vào  trong  núi  báu  Phật  pháp  không  thu  lấy  đƣợc  gì.  Phật  tự 

nghĩ: "Nếu ngƣời có tin, ngƣời ấy có thể vào trong   biển pháp rộng lớn của Ta, có thể 

chứng đƣợc bốn quả Sa-môn, không uổng công cạo đầu mặc áo Ca-sa. Nếu không tin, 

thì ngƣời ấy không thể vào trong  biển pháp của Ta, cũng nhƣ cây khô không thể sanh 

hoa quả.  Không chứng đƣợc quả Sa-môn, tuy có cạo đầu mặc áo Ca-sa,  tụng nhiều 

thứ kinh, giỏi cấn nạn, khéo giải đáp đi nữa thì ở trong Phật pháp chỉ uổng công chẳng 

có đƣợc gì". Cho nên nghĩa "Nhƣ vậy" là bƣớc đầu đi vào Phật pháp, vì là tƣớng của 

thiện tin vậy. 

Lại nữa, Phật pháp sâu xa, chỉ có Phật mới biết đƣợc. Ngƣời có tin, tuy chƣa làm Phật 

mà  do  tin  lực  có  thể vào  đƣợc  Phật  pháp,  nhƣ  Phạm-thiên  vƣơng  khi  thỉnh  Phật  bắt 

đầu quay bánh xe Chánh pháp, đọc bài kệ thỉnh Phật:   

 "Diêm-Phù-đề đã sanh. 

 Nhiều thứ pháp bất tịnh. 

 Xin mở cửa cam lồ. 

 Mà chỉ đường thanh tịnh!"  

Phật đáp: 

"  Pháp ta rất khó hiểu 

 Dứt được các kiết sử. 

 Tâm ưa dăm ba cõi. 

 Kẻ ấy không tỏ được"  

Phạm-thiên  vƣơng  bạch  Phật:  "Bạch  đại  đức  Thế  Tôn!  Trong  thế  giới,  tâm  trí  có 

thƣợng, trung, hạ. Kẻ khéo trực tâm nhu nhuyến, dễ đƣợc độ thoát, hạng ngƣời ấy nếu 

không đƣợc nghe Chánh pháp,  họ sẽ rớt  lại trong các ác nạn.  Ví nhƣ  hoa sen trong 

nƣớc,  có  thứ  mới  sanh,  có  thứ  già,  có  thứ  chƣa  lên  khỏi  mặt  nƣớc,  nếu  không  gặp 

đƣợc ánh sáng mặt trời thời không nở đƣợc. Phật cũng nhƣ ánh sáng mặt trời, vì tâm 

đại  Từ-bi  thƣơng  xót  chúng  sanh,  nên  Phật  hãy  vì  họ  mà  thuyết  pháp".  Phật  nghĩ: 

"Phép của chƣ Phật trong ba đời: Quá khứ, vị lai và hiện tại là đều vì độ chúng sanh mà 

thuyết pháp. Ta cũng nên nhƣ thế". Tƣ duy nhƣ vậy rồi, Phật nhận lời của chƣ thiên 

Phạm-thiên vƣơng mà thuyết pháp, dùng kệ đáp: 

 "Ta nay mở cửa cam lồ vị.  

 Nếu người có tin hãy vui mừng 

 Ở trong loài người nói Diệu pháp 

 Chẳng phải não loạn ai mà thuyết".  

Trong bài kệ này, Phật không nói ngƣời bố thí đƣợc vui mừng, cũng không nói ngƣời 

đa văn, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ đƣợc vui mừng, mà chỉ nói ngƣời 

tin (đƣợc vui mừng) . Ý Phật: Nhƣ vậy pháp của Ta thậm thâm vi diệu bậc nhất, là pháp 

vô sở đắc, không thể lƣờng, không thể đếm, không thể nghĩ bàn, không động, không 

tựa; không vƣớng mắc, không là bậc Nhất thiết trí thì không thể hiểu. Cho nên, trong 

Phật pháp lấy tin lực làm bƣớc đầu. Do sức tin đƣợc vào, không phải do bố thí, trì giới 

v.v… mà có thể bắt đầu vào đƣợc Phật pháp, nhƣ kệ nói: 

 "Người thế gian, tâm động,  

 Ưa đắm quả phước báo, 

 Mà không ưa nhận phước, 

 Cầu có, không cầu diệt, 

 Trước nghe pháp tà kiến 

 Tâm đắm mà thâm nhập 

 Pháp sâu xa của Ta, 

 Không tin làm sao hiểu!"  

Nhƣ đại đệ tử của Đề-bà-đạt tên Câu-ca-ly, vì không tin pháp nên đọa trong đƣờng ác. 

Ngƣời ấy không tin, đối với Phật pháp tự đem trí tuệ để mong cầu, không thể đƣợc, vì 

cớ sao? Vì Phật pháp rất sâu vậy. Nhƣ Phạm-thiên vƣơng dạy Câu-ca-ly với kệ: 

 "Muốn lường pháp vô lượng,  

 Kẻ trí há lường sao? 

 Muốn lường pháp vô lượng, 

 Kẻ ấy tự che lấp".  

Lại nữa, nghĩa của "Nhƣ vậy" là, nếu ngƣời có tâm khéo trực tin, ngƣời ấy có thể nghe 

pháp, nếu không có tƣớng nhƣ thế thì không hiểu đƣợc, nhƣ nói: 

 "Chăm chú nghe pháp như khát uống.  

 Nhất tâm đi vào trong ngữ, nghĩa. 

 Nhảy nhót nghe pháp tâm bi, hỷ, 

 Người như vậy nên vì họ nói".  

Lại nữa, trong nghĩa của "Nhƣ vậy" là, bƣớc đầu đi vào Phật pháp, lợi trong đời này, lợi 

trong đời sau, lợi về Niết-bàn, các điều lợi đều lấy tin làm căn bản và sức mạnh. 

Lại  nữa,  các  hàng  ngoại  đạo  xuất  gia,  tâm  cứ  nghĩ  cho  pháp  của  mình  là  vinh  diệu, 

thanh tịnh bậc nhất. Những ngƣời nhƣ thế, tự khen pháp hành của mình mà chê bai 

pháp của ngƣời khác. Thế nên đời này đấu tranh lẫn nhau, đời sau bị đọa địa ngục, thọ 

đủ thứ khổ vô lƣợng, nhƣ kệ nói: 

 "Vì ai nhiễm pháp mình,  

 Chê bai pháp người khác 

 Tuy là người trì giới, 

 Không khỏi khổ địa ngục".  

Trong Phật pháp đây, vứt bỏ hết thảy ái, hết thảy kiến chấp, hết thảy tâm kiêu mạn, tự 

ngã; hết thảy đều dứt bỏ, không vƣớng mắc. Nhƣ trong kinh Phiệt Dụ nói: "Các ngƣơi 

nên hiểu pháp Ta nhƣ là chiếc bè, thì bấy giờ thiện pháp còn nên bỏ huống là bất thiện 

pháp? Với Bát-nhã Ba-la-mật mà Phật còn không niệm tới, không tựa vào ,  huống là 

với pháp khác mà có niệm tới, có tựa vào sao? Vì vậy, nên bƣớc đầu của Phật pháp 

gọi là "Nhƣ vậy". Ý Phật nhƣ vầy: Đệ tử của Ta không ái trƣớc vào pháp, không nhiễm 

trƣớc vào pháp, không bạn đảng với pháp, mà chỉ cầu lìa khổ, đƣợc giải thoát, không 

hý luận vào các pháp tƣớng", nhƣ trong kinh A-bà-đà-kỳ (Arthavargìya sutra), Ma-kiền-

đề (Makandika) nói kệ hỏi: 

 "Với các pháp cố định.  

 Thì sanh lắm vọng tưởng. 

 Dứt bỏ hết trong ngoài, 

 Thì làm sao đắc đạo?"  

Phật đáp: 

 "Chẳng kiến, văn, giác, tri,  

 Cũng chẳng do trì giới, 

 Chẳng không phải kiến văn, 

 Chẳng không do trì giới. 

 Luận như thế bỏ hết. 

 Cũng bỏ ngã, ngã sở. 

 Không thủ các pháp tướng 

 Như thế mới đắc đạo".  

Ma-kiền-đề lại hỏi: 

 " Nếu không do kiến văn,  

 Chẳng phải do trì giới. 

 Chẳng phải không kiến văn, 

 Chẳng phải không trì giới. 

 Như tâm tôi quán sát. 

 Giữ câm lặng, đắc đạo?"  

Phật đáp: 

 "Ông theo nẻo tà kiến,  

 Ta biết ông dốt đạo, 

 Ông không thấy vọng tưởng, 

 Ông bấy giờ tự câm!".  

Lại  nữa,  tự  cho  pháp ta  chơn  thật,  còn  pháp  ngƣời  khác  là  nói  dối,  pháp  của ta bậc 

nhất, còn pháp của ngƣời khác không thật; đó là gốc của đấu tranh. Nay nghĩa "Nhƣ 

vậy"  là  dạy  ngƣời  khác  không  tranh.  Nghe  những  gì  ngƣời  khác  nói,  ngƣời  nói  thì 

không lỗi. Vì vậy, các kinh Phật đều mở đầu bằng lời "Nhƣ vậy". 

 Lược nói chữ nghĩa"Như vậy" xong.   

Nay sẽ nói đến nghĩa chữ "Tôi". 

 Hỏi: Nếu trong Phật pháp nói hết thảy pháp đều không, hết thảy không có tự ngã, thế 

tại sao kinh Phật lại bắt đầu bằng lời: "  Như vậy tôi nghe"? 

 Đáp: Đệ tử của Phật tuy hiểu là vô ngã, song tùy theo pháp thế tục mà nói ngã, chẳng 

phải thật ngã. Ví nhƣ lấy tiền vàng mà mua tiền đồng, không ai cƣời vậy, vì cớ sao? Vì 

phép bán mua là vậy. Đây nói" "Tôi" cũng nhƣ thế, trong pháp vô ngã mà nói ngã, là 

thuận tùy theo thế tục mà không nên nạn vấn, nhƣ trong kinh Thiên Vấn có kệ: 

 "Có Tỳ-kheo La-hán.  

 Các lậu đã dứt sạch. 

 Với thân cuối cùng ấy, 

 Nói "Tôi đây" được chăng?"  

Phật đáp: 

 "Có Tỳ-kheo La-hán,  

 Các lậu đã dứt sạch, 

 Với thân cuối cùng ấy, 

 Có thể nói "Tôi đây"".  

Trong  Thế  giới  Pháp  (Thế  giới  Tất-đàn)  mà  nói  là  ngã,  chẳng  phải  là  trong  pháp  Đệ 

nhất nghĩa (Đệ nhất nghĩa Tất-đàn). Vì vậy, đối với các pháp không, vô ngã mà nói ngã, 

không có lỗi. 

Lại nữa, ngữ ngôn của thế giới có ba thứ căn bản: Một là tà kiến, hai là kiêu mạn, ba là 

danh tự. Trong đó hai thứ bất tịnh và một thứ tịnh. Hết thảy ngƣời phàm đều có ba thứ 

gốc ngôn ngữ: Làtà kiến, kiêu mạn và danh tự. Ngƣời tu hành thấy đạo thì có hai thứ 

gốc ngôn ngữ: Là kiêu mạn, danh tự; còn các bậc đã dứt hết lậu hoặc thì chỉ một thứ 

gốc ngữ ngôn, là danh tự. Trong tâm họ tuy không trái với thật pháp, nhƣn g tùy thuận 

ngƣời trong thế giới mà truyền đạt chung gốc ngôn ngữ ấy, để trừ tà kiến cho đời, nên 

thuận theo thế tục mà không tranh cãi. Vì vậy, cho nên trừ hai gốc ngôn ngữ bất tịnh và 

theo thế tục mà chỉ chung một thứ ngôn ngữ. Đệ tử Phật tùy theo thế tục mà nói ngã 

nên không có lỗi. 

Lại nữa, nếu ngƣời đắm vào tƣớng vô ngã mà nói đây là thật, ngoài ra đều vọng ngữ, 

thì với ngƣời ấy nên nạn rằng: "Ông nói hết thảy pháp thật tƣớng là vô ngã, sao còn nói 

"Nhƣ vậy tôi nghe"? Còn nay các đệ tử Phật đối với hết thảy pháp không, vô sở đắc, 

trong tâm họ không đắm trƣớc, cũng không đắm trƣớc thật tƣớng của các pháp, huống 

gì trong vô ngã mà tâm còn đắm trƣớc sao? Vì vậy không nên nạn rằng tại sao đệ tử 

Phật còn nói "Tôi", nhƣ bài kệ trong Trung luận nói: 

 "Nếu có cái bất không.  

 Tất phải có cái không. 

 Bất không còn không có, 

 Hà huống là có không? 

 Phàm người thấy bất không. 

 Mà cũng lại thấy không. 

 Không thấy: Thấy, không thấy, 

 Ấy thật là Niết-bàn. 

 Của bất nhị an ổn. 

 Phá trừ các tà kiến. 

 Chỗ chư Phật đi qua, 

 Ấy là pháp vô ngã".  

 Lược nói nghĩa chữ "Tôi" xong. 

Nay sẽ nói nghĩa chữ "Nghe". 

 Hỏi: "Nghe" nhƣ thế nào? Dùng nhĩ căn? dùng nhĩ thức? hay dùng ý thức nghe? Nếu 

nhĩ căn nghe, thì nhĩ căn không có giác tri không thể nghe? Nếu nhĩ thức nghe, thì nhĩ 

thức trong thoáng chốc, không thể phân biệt cũng không thể nghe? Nếu ý thức nghe, 

thì ý thức cũng không thể nghe, vì cớ sao? Vì trƣớc do năm thức nhận biết năm trần, 

rồi sau ý thức mới nhận biết, ý thức không thể biết năm trần trong hiện tại mà chỉ nhận 

biết năm trần trong quá khứ và vị lai. Nếu ý thức nhận biết năm trần trong hiện tại thì 

ngƣời mù cũng có thể thấy sắc và ngƣời điếc cũng có thể nghe tiếng, vì sao? Vì ý thức 

không bị hƣ? 

 Đáp:  Chẳng  phải  nhĩ  căn  nghe  tiếng,  cũng  chẳng  phải  nhĩ  thức,  cũng  chẳng  phải  ý 

thức.  Việc  nghe  tiếng  đây  là  do  nhiều  nhân  duyên  hòa  hiệp  mới  nghe  đƣợc  tiếng, 

không thể bảo một pháp có thể nghe tiếng, vì sao? Vì nhĩ căn không tri giác, không thể 

nghe tiếng, nhĩ thức là vô sắc, vô đối, vô xứ nên cũng không thể nghe tiếng, còn tiếng 

thì không có thức tri giác cũng không có căn cũng không thể biết đƣợc tiếng. Bấy giờ 

nhĩ căn không bị hƣ, tiếng ở chỗ có thể nghe và ý muốn nghe. Căn, trần và ý hòa hợp 

nên nhĩ thức phát sanh, tùy nhĩ thức liền sanh ý thức; có thể phân biệt các thứ nhân 

duyên mà đƣợc nghe tiếng. Vì thế không nên vấn nạn: "Nghe" nhƣ thế nào và ai nghe? 

Tuy nghe tiếng, mà trong Phật pháp không một pháp năng tác, năng kiến, năng tri, nhƣ 

kệ nói: 

 "Có nghiệp cũng có quả.  

 Không kẻ làm nghiệp quả. 

 Nghĩa ấy sâu bậc nhất, 

 Pháp này do Phật nói. 

 Tuy không, chẳng phải đoạn. 

 Tương tục, cũng chẳng thường. 

 Tội phước vốn không mất, 

 Pháp như vậy, Phật nói".  

 Lược nói nghĩa chữ "Nghe" xong. 

Nay sẽ nói về chữ "Một". 

 Hỏi: Trong Phật pháp không thật có những pháp  số lượng, thời gian vì nó không thuộc 

vào  ấm, nhập, giới sao lại nói là "Một" thời? 

 Đáp: Tùy theo thế tục mà nói có "Một" thời, không có lỗi. Nhƣ vẽ trên đất, cây làm thành 

tƣợng trời, vì niệm tƣởng trời mà lễ bái nên không lỗi. Nói "Một" thời cũng nhƣ vậy. Tuy 

thật không có "Một" thời, mà tùy thế tục nói có "Một" thời nên không lỗi. 

 Hỏi: Không nên nói không có "Một" thời, nhƣ Phật tự nói: "Một ngƣời xuất hiện trên thế 

gian, nhiều ngƣời đƣợc lợi lạc. Ngƣời đó là ai? Chính là Phật Thế Tôn vậy", nhƣ kệ nói: 

 "Ta hành đạo không thấy bảo hộ.  

 Chí hành đạo một mình không bè bạn. 

 Tích chứa một hạnh mà thành Phật, 

 Tự nhiên thấu suốt nẻo Thánh đạo"  

Ở nhiều chỗ Phật đã nói Một nhƣ thế, vậy tất phải có cái "Một". 

Lại nữa, vì có pháp Một hòa hợp, nên vật ấy gọi là Một. Nếu thật không có pháp Một thì 

cớ sao trong Một vật chỉ Một tâm sanh, không phải hai, không phải ba? Trong hai vật là 

hai tâm sanh, không phải Một, không phải ba? Trong ba vật là ba tâm sanh, không phải 

hai, không phải Một? Nếu thật không có các con số thì trong Một vật nên có hai tâm 

sanh, trong hai vật chỉ nên một tâm sanh. Số ba, bốn, năm, sáu … cũng nhƣ thế. Do 

đó, biết chắc rằng trong Một vật có pháp Một, vì pháp ấy hòa hợp nên trong Một vật chỉ 

Một tâm sanh? 

 Đáp: Nếu Một với vật là Một, hay Một với vật làkhác, cả hai đều sai lầm. 

 Hỏi: Nếu là "Một" thì có sai lầm gì? 

 Đáp:  Nếu  Một  với  cái  bình  là  "Một",  nhƣ  Nhân-đề-lê  (Thích-đề-hoà-nhơn  -  Indra)  với 

Thích-ca (Saka) là  Một. Nếu vậy thì  ở đâu có Một  tức ở đó đều có bình;  cũng nhƣ ở 

đâu có Nhân-đề-lê là ở đó có Thích-ca. Nay các vật nhƣ áo v.v… đều phải là bình, vì 

Một  với  bình  là  "Một".  Nhƣ  vậy  ở  đâu  có  Một  ở  đó  đều  là  bình.  Giống  nhƣ  bình,  áo 

v.v… đều làMột vật, không có phân biệt. 

Lại nữa, Một thuộc về "số", bình cũng ƣng thuộc về "số". Thể của bình có năm pháp. 

Bình là vật có sắc chất có đối ngại, vậy Một cũng ƣng có sắc chất, có đối ngại. Nếu ở 

đâu có Một mà không gọi là bình, thì nay không nên cho bình với Một là "Một". Hoặc nói 

Một không thu nhiếp bình, hoặc nói bình cũng ƣng không thu nhiếp một, vì bình với Một 

không khác. Lại muốn nói Một phải nói bình, muốn nói bình phải nói Một, nhƣ thế thì lộn 

xộn. 

 Hỏi: "Một" bị sai lầm nhƣ vậy, còn trong phƣơng diện khác có lỗi gì? 

 Đáp: Nếu Một khác với cái bình thì bình chẳng phải là Một, nếu bình khác với một thời 

Một chẳng phải bình. Nếu bình hợp với Một, mà bình đƣợc gọi làm Một, nay Một hợp 

với bình, sao không gọi Một là bình? Vì vậy không thể gọi bình và Một khác nhau. 

 Hỏi: Tuy bình hợp với "Một" nên bình là Một (Một cái bình), nhƣng số Một không phải là 

bình, thì sao? 

 Đáp: Các số bắt đầu bằng số Một, Một với bình là khác nên bình không làm Một. Một 

không,  nên  nhiều  cũng  không,  vì  sao?  Trƣớc  Một  rồi  sau  mới  nhiều.  Nhƣ  vậy,  trong 

phƣơng diện khác với bình, thì pháp "Một" cũng không thể có riêng đƣợc. Vì sao? Vì 

trong  cảhai phƣơng  diện  tìm pháp "Một"  không  thể  đƣợc.  Vì  không  thể đƣợc thì  làm 

sao nói có pháp "Một" nhiếp thuộc vào năm ấm, mƣời tám giới, sáu nhập đƣợc? 

Nhƣng đệ tử Phật tùy theo ngôn ngữ thế tục mà gọi là "Một", mà trong tâm thực không 

hề chấp trƣớc, trái lại biết các con số chỉ có trên danh tự. Vì thế trong Phật pháp nói 

đến chữ "Một thời, Một ngƣời, Một thày" mà không rơi vào lỗi tà kiến. 

 Lược nói về "Một" xong. 

Nay sẽ nói về "Thời". 

 Hỏi:  Xứ  Thiên  Trúc  có  hai  thứ  tiếng  chỉ  cho  "Thời"  là  Ca-la  (Kà-là)  và  Tam-ma-gia 

(Samya). Sao Phật không nói Ca-la mà nói Tam-ma-gia? 

 Đáp: Nếu nói Ca-la thì có điều gì nghi ngờ?    

 Hỏi: Nói cho nhẹ nhàng thì nên nói Ca-la vì Ca-la có hai chữ, Tam-ma-gia có ba chữ 

nặng lời khó đọc hơn? 

 Đáp: Vì để trừ tà kiến nên nói Tam-ma-gia không nói Ca-la. Có ngƣời nói: "Hết thảy trời 

đất hay việc tốt xấu đều lấy "Thời" (Ca-la) làm nhân", nhƣ trong Thời kinh có bài kệ nói: 

 "Thời đến, chúng sanh thành thục.  

 Thời tới thì bị thôi thúc. 

 Thời, có thể giác ngộ người, 

 Cho nên chính "Thời" làm nhân. 

 Thế giới như bánh xe, 

 Thời biến như xe quay, 

 Người cũng như bánh xe, 

 Đi lên hoặc đi xuống".  

 Hỏi: Lại có ngƣời nói: "Trong trời đất hay việc tốt xấu hết thảy mọi vật không phải do 

"Thời" làm ra, song "Thời" là cái nguyên nhân không thay đổi, là thật hữu. Pháp "Thời" 

rất  vi  tế,  không  thể  thấy,  không  thể  biết,  do  kết  quả  của  hoa  trái  v.v…  mà  biết  là  có 

"Thời". Năm qua, năm nay, lâu xa, gần, chậm, mau mà thấy các tƣớng đó, tuy không 

thấy "Thời" mà biết là có "Thời", vì sao? Vì thấy quả mà biết có nhân". Do đó nên biết 

có pháp "Thời". Pháp "Thời" không biến hoại, nên thƣờng? 

 Đáp: Nhƣ hòn đất là "Thời" hiện tại, đất bụi là "Thời" quá khứ, cái bình là "Thời" vị lai. 

Tƣớng của "Thời" là thƣờng nên "Thời" quá khứ không làm "Thời" vị lai. Kinh sách các 

ông cho "Thời" là một vật, vì thế "Thời" quá khứ  không làm "Thời" vị lai,  cũng không 

làm "Thời" hiện tại; vì nhƣ vậy thì lộn xộn. Trong "Thời" quá khứ cũng không có "Thời" 

vị lai, vì thế nên không có "Thời" vị lai. "Thời" hiện tại cũng nhƣ thế. 

 Hỏi: Ông đã nhận đất bụi là "Thời" quá khứ, nếu có "Thời" quá khứ thì chắc chắn có 

"Thời" vị lai; vì thế thật có pháp "Thời"? 

 Đáp: Ngƣơi không nghe tôi vừa nói, cái bình ở "Thời" vị lai, đất bụi ở "Thời" quá khứ. 

"Thời" vị lai không làm "Thời" quá khứ, trong tƣớng "Thời" vị lai là "Thời" vị lai, sao lại 

gọi là "Thời" quá khứ. Thế nên "Thời" quá khứ cũng không. 

 Hỏi: Sao lại không có "Thời", chắc chắn phải có "Thời", hiện tại có tƣớng hiện tại, quá 

khứ có tƣớng quá khứ, vị lai có tƣớng vị lai? 

 Đáp: Nếu nhƣ hết thảy ba "Thời" đều có tƣớng riêng (tự tƣớng), nhƣ vậy thì hết thảy là 

"Thời" hiện tại, không có "Thời" quá khứ và "Thời" vị lai. Nếu có vị lai thì đó không gọi là 

vị lai mà nên gọi là hiện tại (dĩ lai: đã đến); vì thế lời hỏi ấy không đúng. 

 Hỏi:  "Thời" quá khứ, "Thời" vị lai không phải là  tƣớng hiện tại, hiện hành. "Thời" quá 

khứ có tƣớng quá khứ hiện hành. "Thời" vị lai có tƣớng vị lai hiện hành, thế nên mỗi 

pháp tƣớng đều có "Thời"? 

 Đáp: Nếu quá khứ là qua đi, Thời phá mất tƣớng quá khứ; nếu quá khứ mà không qua 

đi. Thời không có tƣớng quá khứ; "Thời" vị lai cũng nhƣ thế. Vì thế, pháp thời đã không 

thật có thì làm sao có thể sanh trời đất, việc tốt xấu và các vật hoa quả, v. v…; vì để trừ 

các  thứ  tà  kiến  nhƣ  vậy  nên  không nói  thời  theo  tiếng  "Ca-la" mà  nói thời  theo tiếng 

"Tam-ma-gia". 

Thấy sự  sanh diệt  của năm ấm, mƣời tám giới,  sáu nhập mà giả danh là "Thời" chứ 

không có "Thời" riêng (ngoài sự sanh diệt). Nhƣ nói các danh tự: Phƣơng, thời, ly, hợp, 

nhất, dị, trƣờng, đoản v. v… đều là vƣợt ra ngoài tâm kẻ phàm phu chấp trƣớc cho là 

pháp thật có; vì thế nên trừ bỏ đƣợc pháp ngữ ngôn danh tự của thế giới (thế gian). 

 Hỏi: Nếu không có "Thời", tại sao lại có học giới cho phép ăn đúng Thời, cấm ăn phi 

Thời? 

 Đáp: Trƣớc đây tôi đã nói; theo pháp danh tự thế gian có "Thời", mà không phải thật 

pháp, ông không nên vấn nạn. Cũng nhƣ phép kiết giới ở trong Tỳ-ni chỉ là thật theo thế 

gian mà không phải là pháp tƣớng đệ nhất thật. Vì tƣớng pháp tự ngã không có thật 

thể, cũng vì chúng nhân mà quở trách, cũng vì muốn hộ trì Phật pháp đƣợc tồn tại lâu 

dài,  mà  chế  định  lễ  pháp  cho  đệ  tử,  cho  nên  chƣ  Phật  thế  Tôn  kiết  giới,  ở  trong  đó 

không  nên  tìm  xem  có  gì  thật?  Có  danh  tự  gì?  Cái  nào  tƣơng  ƣng?  Cái  nào  không 

tƣơng ƣng? Cái nào là pháp có tƣớng nhƣ vậy? Cái nào là pháp không có tƣớng nhƣ 

vậy? Vì thế, việc ấy không nên vấn nạn. 

 Hỏi: Nếu ăn phi Thời, thuốc phải Thời, y phải Thời, "Thời" ở đây sao không nói là Tam-

ma-gia mà nói là Ca-la? 

 Đáp: Những điều dạy trong Tỳ-ni, hàng cƣ sĩ áo trắng không đƣợc nghe, thì hàng ngoại 

đạo làm sao đƣợc nghe để mà sanh tà kiến (nên không nói Tam-ma-gia mà nói Ca-la)? 

Còn kinh khác đều đƣợc phép nghe, nên trong đây dùng tiếng Tam-ma-gia. Tam-ma-

gia là giả danh, khiến ngƣời nghe không sanh tà kiến. Lại trong Phật pháp phần nhiều 

nói Tam-ma-gia mà ít nói Ca-la; vì ít nên không nên cật nạn. 

Lƣợc nói nghĩa riêng của năm chữ "Nhƣ Thị, Ngã, Văn, Nhất, Thời" xong. 

(Hết cuốn 1 theo bản Hán) 





CHƢƠNG 2 

GIẢI THÍCH: TỒNG THUYẾT NHƢ THỊ NGÃ VĂN 

Nay sẽ nói tổng quát về "Nhƣ vậy tôi nghe" 

 Hỏi: Nếu chƣ Phật là đấng Nhất thiết trí, tự nhiên, không Thầy, không theo lời dạy của 

ngƣời khác,  không thọ đạo của ngƣời khác,  không dùng đạo của ngƣời khác,  không 

theo ngƣời khác nghe để mà thuyết pháp, tại sao lại nói "Nhƣ vậy tôi nghe"? 

 Đáp: Đúng nhƣ ông nói: " Phật là đấng Nhất thiết trí, tự nhiên, không Thầy, không theo 

ngƣời khác nghe pháp để mà thuyết". Phật pháp không chỉ từ miệng Phật thuyết, mà 

hết  thảy  lời  nói  tốt  lành,  chân  thật,  vi  diệu  của  thế  gian  đều  xuất  từ  Phật  pháp.  Nhƣ 

trong Tỳ-ni, Phật nói: "Thế nào là Phật pháp?" Phật pháp có năm hạng ngƣời nói: Một 

là  Phật  tự miệng nói, hai là đệ tử  Phật nói, ba là tiên nhân nói, bốn là  chƣ  thiên nói, 

năm là hóa nhân nói. 

Lại nhƣ trong Kinh Thích-đề-hoàn-nhơn Đắc đạo, Phật nói với Kiều-thi-ca: "Thiện ngữ 

chân thật, hảo ngữ vi diệu của thế gian đều xuất từ pháp của Ta", nhƣ trong bài kệ tán 

Phật rằng: 

 "Thiện ngữ của thế gian.  

 Đều xuất từ Phật pháp. 

 Thiện ngữ không sai lầm, 

 Không gì hơn Phật ngữ. 

  

 Những nơi khác tuy có. 

 Thiện ngữ không sai lầm. 

 Nó hết thảy đều là, 

 Một phần của Phật pháp. 

  

 Trong các ngoại đạo, 

 Dù có lời hay, 

 Như sâu ăn cây, 

 Ngẫu nhiên thành chữ. 

  

 Pháp đầu, giữa, cuối, 

 Tự phá lẫn nhau, 

 Như sắt sanh vàng, 

 Ai mà tin được? 

  

 Như ở trong cây Y-lan, 

 Sanh hương Ngưu đầu Chiên-đàn. 

 Như trong giống cây đắng, 

 Sanh ra quả ngon ngọt. 

  

 Nếu tin được điều đó, 

 Người ấy sẽ tin rằng: 

 Trong kinh sách ngoại đạo, 

 Tự xuất lời hay đẹp. 

  

 Những lời hay chân thật, 

 Đều xuất từ đức Phật, 

 Như thứ hương Chiên-đàn, 

 Mọc ở núi Ma-lê. 

  

 Ngoài núi Ma-lê-ra, 

 Không đâu có Chiên-đàn, 

 Như vậy, ngoại trừ Phật, 

 Không có đâu lời thật".  

Lại nữa, câu "  Như vậy tôi nghe" là lời của các đại đệ tử Phật, nhƣ A-nan v.v… nói; vì 

vào trong tƣớng của Phật pháp nên gọi là Phật pháp. Nhƣ khi Phật nhập Niết-bàn, Ngài 

ở tại xứ Câu-thi-na-kiệt, giữa rừng cây Sa-la long thọ, nằm quay đầu về hƣớng Bắc mà 

sắp nhập Niết-bàn.  Bấy giờ, A-nan tình luyến ái thân thuộc chƣa trừ,  vì chƣa ly dục, 

tâm chìm trong biển ái, không thể tự ra đƣợc. Trƣởng lão A-nê-lô đậu (Anuruda) nói với 

A-nan : "Thầy là ngƣời giữ Phật pháp tạng, không nên giống nhƣ ngƣời phàm tự chìm 

trong biển ái! Hết thảy pháp hữu vi đều là tƣớng vô thƣờng, Thày chớ ƣu sầu. Lại nữa, 

tự tay Phật đã trao pháp cho Thày, Thày nay ƣu sầu thì sẽ làm mất việc đã thọ nhận. 

Thầy nên thƣa Phật: Sau khi Phật Niết-bàn, chúng con hành đạo nhƣ thế nào? Ai sẽ là 

Thầy?  Bọn  Xa-nặc  ác  khẩu  làm  sao  cùng  ở  chung?  Kinh  Phật  nên  để  lời  gì?  Những 

việc vị lai nhƣ thế, Thầy nên hỏi Phật". 

A-nan nghe việc ấy, tâm sầu muộn hơi tỉnh, đƣợc sức ghi nhớ đạo hỗ trợ, đến bên cuối 

giƣờng Phật nằm, đem các việc ấy hỏi Phật. Phật dạy A-nan: "  Hoặc bây giờ, hoặc sau 

 khi Ta diệt độ, nên tự y chỉ và y chỉ Pháp, không y chỉ nơi nào khác! Thế nào là Tỳ-kheo 

 tự  y  chỉ  và  y  chỉ  Pháp,  không  y  chỉ  nơi  nào  khác?  Là,  Tỳ-kheo  quán  ở  trong  thân, 

 thường niệm nhất tâm trí tuệ, siêng tu tinh tấn, trừ tâm tham ưu thế gian: quán ngoài 

 thân, quán trong ngoài thân cũng như thế; quán, thọ, tâm, pháp niệm xứ cũng lại như 

 thế. Đó gọi là Tỳ-kheo  tự y chỉ và y chỉ Pháp, không y chỉ nơi nào khác. Từ nay, giới 

 kinh  giải  thoát  là  đại  sư  của  các  Thầy.  Như  kinh  Giải  Thoát  Giới  dạy:  "Thân  nghiệp, 

 khẩu nghiệp, nên như thế mà làm. Tỳ-kheo Xa-nặc, sau khi Ta Niết-bàn thì như pháp 

 Mạn-đàn  (mặc  tẩn)  mà  trị.  Nếu  người  có  tâm  nhu  thuận  thì  dạy  họ  Kinh  San-đà  Ca-

 chiên-diên,  tức  có  thể  đắc  đạo.  Ta  trải  qua  ba  A-tăng-kỳ  tiếp,  chứa  nhóm  tạng  Pháp 

 bảo; tạng ấy bắt đầu nên để lời: "Như vậy, tôi nghe, một thời, Phật ở tại địa phương ấy, 

 quốc độ ấy, trong rừng cây xứ ấy", vì sao? Vì các kinh Phật đời quá khứ bắt đầu đều 

 xưng lời ấy, các kinh Phật đời vị lai bắt đầu cũng xưng lời ấy; các Phật đời hiện tại, cuối 

 cùng khi Bát-niết-bàn cũng dạy xưng lời ấy. Nay Ta, sau khi Niết-bàn, bắt đầu kinh cũng 

 nên xưng: "Như vậy, tôi nghe, một thời".  

Vậy nên biết làlời Phật dạy, chứ không phải Phật tự nói  "Như vậy tôi nghe" ; vì Phật là 

bậc Nhất thiết trí, tự nhiên, không Thầy, thì không nên nói "Tôi nghe". Nếu Phật tự nói 

 "Như vậy tôi nghe" , có ngƣời không biết, thì có thể hỏi nhƣ thế, còn đây là A-nam bạch 

Phật, Phật dạy lời ấy, ấy là đệ tử nói  "Như vậy tôi nghe",  xƣng  "tôi"  không có lỗi. 

Lại nữa, vì muốn cho Phật pháp trụ lâu ở thế gian, nên các vị A-la-hán, nhƣ trƣởng lão 

Đại Ca-Diếp v.v… hỏi A-nan: "Phật thuyết pháp ở chỗ nào trƣớc hết? Ngài dạy những 

pháp gì?" 

A-nan đáp: "Nhƣ  vậy tôi nghe,  một  thời Phật ở tại nƣớc Ba-la-nại trong rừng Nai của 

tiên nhân, Ngài vì năm Tỳ-kheo nói về Khổ thánh đế. Tôi vốn không nghe từ ai nói lại, 

mà ở trong Pháp chính tôi nhớ rõ, đƣợc nhãn, trí, minh, giác". Việc kinh ấy trong đó cần 

nói rộng. 

Nhƣ trong Kinh Tập Pháp (Dharama-samyrahàsutra) nói: "Lúc Phật vào Niết-bàn, quả 

đất sáu cách rung động, các dòng sông chảy ngƣợc, gió mạnh bộc phát, bốn phía nổi 

mây đen, sấm sét dữ dội, mƣa đá đổ xuống, sao băng khắp nơi; Sƣ tử, ác thú gào thét 

kêu rống; Chƣ Thiên, Ngƣời đời đều cất tiếng la hét. Chƣ Thiên, Ngƣời đời đều phát ra 

lời rằng: " Phật vào Niết-bàn sao mà mau quá. Con mắt của thế gian đã mất!" 

Ngay lúc bấy giờ tất cả cỏ cây, cây thuốc, hoa lá cùng lúc rã tan; núi chúa Tu-di đều lay 

động, nƣớc biển dạy sóng, đất rung động mạnh, núi non băng vỡ sụp, cây cối gãy đổ, 

bốn phía khói ùn rất là dễ sợ; vũng, ao, sông, ngòi đều quấy nhớp, sao chổi mọc ban 

ngày.  Loài  ngƣời  đều  kêu  khóc,  chƣ  thiên  ƣu  sầu,  thiên  nữ  nghẹn  ngào  khóc  than, 

nƣớc  mắt  đầm  đìa.  Các  hàng  Hữu  học  lặng  lẽ  không  vui,  các  hàng  Vô  học  nghĩ  tới 

pháp  Hữu  vi  hết  thảy  vô  thƣờng.  Nhƣ  vậy  Trời,  Ngƣời,  Dạ-xoa,  La-sát,  Càn-thát-bà, 

Chân-đà-la,  Ma-hầu-la-già  và  loài  Rồng  đều  rất  buồn  rầu;  còn  các  vị  A-la-hán  đã  đắc 

quả, khỏi biển lão bệnh tử, tâm niệm rằng: 

 "Đã qua sông ái của phàm nhân,  

 Đã xé giấy hợp đồng già chết, 

 Thấy bốn Rắn lớn trong hòm thân, 

 Nạp vào Niết-bàn diệt Vô-dư".  

Các vị Đại A-la-hán, ai nấy tùy ý ở trong núi rừng, khe suối, hang động xảthân mà nhập 

Niết-bàn. Lại có các A-la-hán đi giữa hƣ  không,  ví nhƣ  Nhạn chúa  hiện các thứ thần 

lực, khiến mọi ngƣời khởi lòng tin thanh tịnh, vậy sau mới vào Niết-bàn. Trời Lục dục 

cho đến trời Biến tịnh v.v… thấy các A-la-hán đều vào diệt độ,  ai nấy nghĩ:  "Mặt  trời 

Phật đã lặn, các đệ tử đầy đủ Thiền định, trí tuệ, giải thoát trƣớc đó cũng đã diệt độ. 

Các chúng sanh nay đủ các bệnh dâm, nộ, si mà các vị Thầy pháp dƣợc gấp diệt độ, 

thì ai sẽ chữa trị cho? Các đệ tử nhƣ hoa sen nở trong biển vô lƣợng trí tuệ, nay đã khô 

héo, cây Pháp đã gẫy đổ, mây Pháp tan diệt, Bậc đại trí nhƣ Voi chúa đã mất đàn, đàn 

Voi con cũng đi theo, ngƣời gieo Chánh pháp đã mất rồi, Pháp bảo sẽ tìm cầu ở nơi 

đâu?", nhƣ kệ nói: 

 "Phật đã vĩnh tịch vào Niết-bàn,  

 Chúng diệt kiết sử cũng qua đi, 

 Thế giới trống không, không bậc trí, 

 Ngu tối thêm lên, đèn trí tắt".  

Bấy giờ chƣ   thiên lễ dƣới chân Đại Ca-diếp và nói kệ: 

 "Bậc kỳ lão, ba độc đã trừ,  

 Thân Ngài như cây trụ tử kim, 

 Đoan nghiêm vi diệu không thể sánh, 

 Mắt sáng trong sạch như Hoa sen".  

Tán  thán  nhƣ  vậy  rồi,  thƣa  Ca-diếp:  "Đại  đức  Ca-diếp!  Nhân  giả  biết  không?  Con 

thuyền Phật pháp nhƣ muốn vỡ, thành Phật pháp nhƣ muốn đổ, biển Phật pháp nhƣ 

muốn  khô,  cờ  Phật  pháp  nhƣ muốn  ngả,  đèn  Phật  pháp  nhƣ  muốn  tắt,  ngƣời  thuyết 

pháp nhƣ muốn hết, ngƣời hành đạo ít dần, kẻ làm ác thêm lên. Xin Ngài đem tâm đại 

từ mà kiến lập Phật pháp". 

Bấy  giờ  Đại  Ca-diếp,  tâm  nhƣ  biển  cả,  đứng  lặng  không  lay  động,  giây  lâu  mới đáp: 

"Các ông khéo nói, thật đúng nhƣ lời, thế gian không lâu rồi sẽ vô trí, tối mù". Rồi lúc đó 

Đại  Ca-diếp  im  lặng  nhận  lời.  Bấy  giờ  chƣ  thiên  lễ  dƣới  chân  Đại  Ca-diếp  rồi  bỗng 

nhiên không hiện, ai nấy về chỗ cũ. 

Khi ấy Đại Ca-diếp tƣ duy rằng: "Ta nay làm sao để cho Phật pháp trong ba vô số kiếp 

khó tìm gặp ấy đƣợc trụ lâu?" Tƣ duy nhƣ vậy xong, lại suy nghĩ tiếp: "Ta biết pháp ấy 

có thể làm cho trụ đƣợc lâu dài, phải nên kết tập Kinh (Tu-đố-lộ), Luật (Tỳ-ni), Luận (A-

tỳ-đàm) thành Ba tạng Pháp, nhƣ vậy Phật pháp có thể đƣợc trụ lâu, ngƣời đờ�au có 

thể đƣợc lãnh thọ hành trì, vì sao? Vì Phật thƣơng xót chúng sanh, phải chịu khổ trong 

nhiều đời, mới học đƣợc pháp ấy mà diễn nói cho ngƣời. Bọn ta cũng nên vâng theo 

Phật pháp mà tuyên dƣơng khai hóa". 

Lúc ấy, Đại Ca-diếp nói lời ấy xong, Ngài đi đến trên đỉnh núi Tu-di đánh kiền-chùy, rồi 

thuyết: 

 "Các đệ tử Phật.  

 Nếu nghĩ đến Phật, 

 Muốn báo ân Phật, 

 Chớ vào Niết-bàn".  

Âm thanh kiền-chùy và tiếng nói của Đại Ca-diếp vang đến khắp cả ba ngàn đại thiên 

thế giới, ở đâu cũng nghe, thời bấy giờ các bậc đệ tử đã đƣợc thần lực, đều đến hội 

họp ở chỗ Đại Ca-diếp. 

Bấy giờ Đại Ca-diếp cáo với chúng hội: "  Phật pháp sắp muốn diệt! Phật vì thương xót 

 chúng sanh nên chịu cần khổ đủ thứ trong ba vô số kiếp mới học được pháp ấy! Nay 

 Phật đã vào Niết-bàn, các đệ tử biết Pháp, thọ trì Pháp, tụng đạo Pháp cũng theo Phật 

 mà diệt độ, Pháp nay sắp muốn diệt, chúng sanh đời vị lai thật đáng thương thay, đã bị 

 mất con mắt trí tuệ, ngu si mù tối. Đức Phật đại từ bi thương xót chúng sanh, bọn ta hãy 

 vâng theo lời Phật, phải đợi khi kiết tập Kinh tạng xong, rồi tùy ý diệt độ". Các chúng 

đến dự hội đều vâng lời ở lại. 

Bấy giờ Đại Ca-diếp chọn đƣợc ngàn ngƣời, chỉ trừ A-nan, còn hết thảy đã chứng A-la-

hán, đƣợc sáu thứ thần thông, đƣợc cọng giải thoát, vô ngại giải thoát, đƣợc ba minh, 

thiền định tự tại, có thể thuận hành và nghịch hành các tam muội, thảy đều vô ngại, đọc 

tụng  Ba  tạng,  biết  kinh  sách  nội  ngoại,  cũng  đọc  biết  cả  mƣời  tám  thứ  đại  kinh  của 

ngoại đạo. Ai nấy đều giỏi luận nghị, hàng phục các dị học. 

 Hỏi:  Bấy giờ có vô số A-la-hán nhƣ thế, cớ gì chỉ chọn lấy một ngàn ngƣời, mà không 

chọn lấy nhiều hơn?    

 Đáp:  Vua Tần-bà-ta-la đắc đạo, tám vạn bốn ngàn quan thuộc cũng đều đắc đạo. Lúc 

ấy vua sắc trong cung thƣờng dọn bữa cúng dƣờng cho một ngàn ngƣời. Vua A-xà-thế 

vẫn không bỏ pháp ấy. Bấy giờ Đại Ca-diếp tƣ duy: "Nếu chúng ta thƣờng đi khất thực 

sẽ  có  ngoại  đạo  cƣỡng  đến  nạn  vấn  mà  bê  trễ  pháp  sự.  Nay  trong  thành  Vƣơng-xá 

thƣờng dọn thức ăn cung cấp cho một ngàn ngƣời, chúng ta có thể ở trong đó, kết tập 

Kinh tạng"; vì lẽ ấy chỉ chọn một ngàn ngƣời, không chọn nhiều hơn. 

Lúc  ấy  Đại  Ca-diếp  cùng  với  một  ngàn  ngƣời  đi  đến  trong  núi  Kỳ-xà-quật,  thành 

Vƣơng-xá, nói với vua A-xà-thế: "Hằng ngày hãy đem thức ăn đến cung cấp cho chúng 

tôi, nay chúng tôi ở đây kiết tập Kinh tạng, không đƣợc đi đâu". 

Ở đó An cƣ trong ba tháng hạ. Trong ngày mƣời lăm đầu thuyết giới, vân tập hòa hợp 

Tăng. Đại Ca-diếp vào thiền định, rồi dùng Thiên nhãn quán trong chúng này đây ai là 

ngƣời chƣa dứt  sạch phiền não,  phải nên mời ra. Thấy chỉ có một  mình A-nan chƣa 

dứt  hết phiền não,  còn chín trăm chín mƣơi chín ngƣời kia  đều đã sạch hết  các lậu, 

thanh  tịnh  không  nhơ  bẩn.  Đại  Ca-diếp  từ  thiền  định  dậy,  lấy  tay  dắt  A-nan  ra  khỏi 

chúng nói: "Nay ở trong chúng thanh tịnh kiết tập Kinh tạng, Thầy chƣa sạch kiết sử, 

không nên ở đây". 

Bấy giờ A-nan hổ thẹn buồn khóc, tự nghĩ: "Ta hai mƣơi lăm năm theo hầu hạ Thế Tôn, 

gần gũi chăm sóc Ngài, chƣa bao giờ bị khổ não nhƣ thế này; Phật thật là Đại đức từ 

bi, hay ẩn nhẫn". Suy nghĩ xong, A-nan thƣa Đại Ca-diếp: "Tôi có đủ sức để đắc đạo từ 

lâu,  song theo pháp của các đức Phật, vị A-la-hán không thể bị sai khiến hầu hạ hai 

bên; vì thế tôi giữ lại một phần kiết sử nhỏ nhặt mà không dứt hết đó thôi". Đại Ca-diếp 

nói:  "Thầy  còn  có  tội  là,  ý  Phật  không  muốn  cho  ngƣời  nữ  xuất  gia,  vì  Thầy  ân  cần 

khuyến thỉnh, Phật mới cho họ xuất gia, vì lẽ đó mà Chánh pháp của Phật chỉ năm trăm 

năm là suy giảm. Đó là tội Đột-kiết-la (Dunkrta) của Thầy. A-nan đáp: "Tôi thƣơng xót 

bà Cù-đàm-di. Lại nữa, theo pháp của chƣ Phật ba đời đều có bốn bộ chúng, sao riêng 

Phật Thích-ca Văn của ta lại không có?" Đại Ca-diếp nói: "Khi Phật sắp nhập Niết-bàn 

gần thành Câu-thi-na-kiệt,  Ngài đau lƣng,  trải  bốn lớp y Âu-đa-la-tăng để nằm và nói 

với Thầy: "Ta cần nƣớc", mà Thầy không cung cấp. Đó là tội Đột-kiết-la của Thầy". A-

nan đáp: "Khi đó cả năm trăm cỗ xe băng dòng lội qua làm nƣớc vẩn đục, vì thế nên tôi 

không lấy!" Đại Ca-diếp nói: "Dẫu nƣớc bị đục, thần lực của Phật có thể làm cho nƣớc 

đục biến  thành  trong  sạch,  sao Thầy  không  lấy?  Đó  là  tội  Đột-kiết-la  của Thầy.  Thầy 

hãy sám hối đi!". Đại Ca-diếp lại nói: "Phật đã dạy: Nếu ngƣời khéo tu tập Bốn thần túc, 

thì có thể sống một kiếp hoặc non một kiếp. Phật khéo tu tập Bốn thần túc, muốn sống 

một kiếp hoặc non một kiếp đều đƣợc, mà sao Thầy làm thinh không thƣa lại. Phật hỏi 


đến ba lần, Thầy vẫn làm thinh. Nếu Thầy thƣa với Phật là: Phật khéo tu tập Bốn thần 

túc, Ngài nên sống một kiếp hoặc non một kiếp! Do Thầy, Phật Thế Tôn sớm vào Niết-

bàn.  Đó  là  tội  Đột-kiết-la  của  Thầy!"  A-nan  đáp:  "Ma  che  lấp  tâm  tôi,  nên  không  nói 

đƣợc, chứ không phải tôi có ác tâm mà không thƣa Phật". Đại Ca-diếp nói: "Thầy xếp y 

Tăng-già-lê của Phật mà lấy chân đạp lên. Đó là tội Đột-kiết-la của Thầy!" A-nan đáp: 

"khi ấy có gió lớn nổi lên mà không có ai cầm y, gió thổi làm y rớt xuống chân tôi, chứ 

không  phải  tôi  không cung  kính  mà  giẫm  lên  y  Phật!"  Đại  Ca-diếp  nói: "Sau  khi Phật 

Niết-bàn,  Thầy  bày  tƣớng  Mã  âm  tàng  của  Phật  cho  ngƣời  nữ  xem,  sao  không  biết 

xấu? Đó là tội Đột-kiết-la của Thầy!" A-nan đáp: "Khi ấy tôi suy nghĩ: Nếu các ngƣời nữ 

thấy tƣớng Mã âm tàng của Phật, chắc họ tự xấu hổ thân hình nữ nhân, mong muốn 

đƣợc thân nam tử, tu hành Phật tƣớng, gieo gốc phƣớc đức"; vì thế mà tôi cho ngƣời 

nữ xem, chớ không phải không biết xấu mà cố tâm phá giới". Đại Ca-diếp nói: "Thầy có 

sáu tội Đột-kiết-la nhƣ vậy nên phải sám hối giữa Tăng". A-nan nói: "Vâng, xin theo lời 

dạy của Trƣởng lão Đại Ca-diếp và chúng Tăng". Khi ấy A-nan quỳ thẳng chắp tay, bày 

vai áo bên phải, cởi dép, sám hối sáu tội Đột-kiết-la. Đại Ca-diếp ở giữa Tăng, cầm tay 

A-nan  dắt  ra  ngoài,  nói  với  A-nan:  "Thầy  hãy  dứt  hết  lậu  hoặc  của  Thầy,  vậy  sau  trở 

vào, kiết sử tàng dƣ chƣa hết, thì Thầy chớ vào!". Nói xong, liền tự đóng cửa lại. 

Bấy giờ, các A-la-hán nghị rằng: "Ai có thể kiết lập Tỳ-ni Pháp tạng?" Trƣởng lão A-nê-

lô-đậu (A-nậu-lâu-đà) nói: "Xá-lợi-phất nhƣ là Phật thứ hai, có ngƣời đệ tử giỏi, tên là 

Kiều-phạm-ba-đề là ngƣời nhu nhuyến hòa nhã, thƣờng ở chỗ vắng, trú tâm tịch mịch, 

có thể biết rành Tỳ-ni tạng, nay đang ở trong vƣờn cây Thi-lợi-sa trên trời, nên sai sứ 

thỉnh về". Đại Ca-diếp nói với hạ tọa Tỳ-kheo: "Thầy hãy nghe Tăng sai". 

Hạ tọa Tỳ-kheo thƣa: "Tăng có việc gì sai khiến?" Đại Ca-diếp nói: "Tăng sai Thầy đến 

trong  vƣờn  Thi-lợi-sa  ở  trên  trời,  nơi  A-la-hán  Kiều-phạm-ba-đề  đang  ở".  Tỳ-kheo  ấy 

vui mừng hăng hái vâng lời Tăng-sai, và bạch Đại Ca-diếp: "Tôi đến chỗ A-la-hán Kiều-

phạm-ba-đề, trình thuyết việc gì?" Đại Ca-diếp nói: "Đến đó rồi, thƣa với Kiều-phạm-ba-

đề: Các vị lậu tận A-la-hán Đại Ca-diếp v.v… đều hội tại Diêm-phù-đề, Tăng có Pháp 

sự lớn, thỉnh ngài mau đi đến". 

Hạ  tọa  Tỳ-kheo  ấy  lễ  Tăng  rồi  đi  quanh  ba  vòng,  liền  nhƣ  chim  Kim-sí  bay  lên  hƣ 

không,  đến  chỗ  Kiều-phạm-ba-đề,  cúi  đầu  tác  lễ,  thƣa  Kiều-phạm-ba-đề:  "Thƣa  Đại-

đức, vị nhu nhuyến, hiền thiện, thiểu dục, tri túc, thƣờng ở trong Thiền định, Đại-ca-diếp 

có lời thăm hỏi và nói với Ngài: Nay Tăng có đại Pháp sự, xin Ngài mau đến đó xem 

hàng Tăng bảo tụ họp". Khi ấy Kiều-phạm-ba-đề có tâm nghi ngại, nói với Tỳ-kheo ấy: 

"Tăng không có việc đấu tránh mà gọi tôi chăng? Không có kẻ phá Tăng ƣ? Phật nhập 

diệt rồi ƣ?" Tỳ-kheo ấy nói: "Đúng nhƣ lời Ngài nói, đức Phật Đại-sƣ đã diệt độ". Kiều-

phạm-ba-đề  nói:  "Phật  diệt  độ  mau  quá!  Con  mắt  thế  gian  đã  mất!  Vị  tƣớng  có  khả 

năng theo Phật  Chuyển xe pháp là Hòa thƣợng Xá-lợi-phất  của ta nay ở đâu?" Đáp: 

"Đã  vào  Niết-bàn  trƣớc  Phật".  Kiều-phạm-ba-đề  nói:  "Đấng  Đại-sƣ,  bậc  Pháp-tƣớng 

đều đã cách lìa, sẽ tính sao đây? Đại Mục-kiền-liên giờ ở đâu?" Tỳ-kheo ấy đáp: "Cũng 

đã diệt độ". Kiều-phạm-ba-đề nói: "Phật pháp sắp muốn tàn, bậc Đại-nhân đã qua đi, 

chúng  sanh  thật  đáng  thuơng".  Lại  hỏi:  "Trƣởng  lão  A-nan  nay  làm  gì?"  Tỳ-kheo  ấy 

đáp: " Trƣởng lão A-nan sau khi Phật diệt độ, rầu rĩ khóc lóc, mê man không tả xiết". 

Kiều-phạm-ba-đề nói: " A-nan áo não là do còn ái kiết, sinh đau khổ về nỗi biệt ly. Còn 

La-hầu-la thì sao?" Tỳ-kheo ấy đáp: " La-hầu-la đã chứng A-la-hán nên không ƣu sầu, 

mà chỉ quán các pháp vô thƣờng". Kiều-phạm-ba-đề nói: "Lòng thƣơng yêu khó dứt mà 

dứt đƣợc nên không ƣu sầu". Lại nói tiếp: "Ta đã mất vị Đại sƣ ly dục thì ta còn ở trong 

vƣờn Thi-lợi-sa này làm gì? Các vị Đại sƣ Hòa thƣợng của ta đều đã diệt độ, nay ta 

không thể trở xuống Diêm-phù-đề nữa, mà ở đây vào Niết-bàn". 

Nói xong lời ấy Tôn giả nhập thiền định, bay lên hƣ không, thân phóng ra ánh sáng, lại 

phát ra nƣớc lửa, tay cầm mặt trời, mặt trăng, hiện các thứ thần biến, tự tâm phát lửa 

thiêu thân, trong thân phát ra bốn luồng nƣớc chảy xuống đến chỗ Đại Ca-diếp, trong 

luồng nƣớc có tiếng nói kệ: 

 "Kiều-phạm-ba-đề cúi đầu lễ,  

 Đại đức tăng, diệu chúng bậc nhất. 

 Nghe Phật diệt độ, tôi diệt theo, 

 Như Voi chúa đi, Voi con theo".  

Bấy giờ Tỳ-kheo hạ tọa ôm y bát trở lại nơi chúng Tăng. Trong lúc ấy, A-nan tƣ duy các 

pháp, chƣa dứt hết lậu hoặc dƣ tàn, đêm đó tọa Thiền kinh hành, ân cần cầu đạo, ấy là 

vì A-nan trí huệ nhiều mà định lực ít nên không đắc đạo, định và trí bằng nhau mới mau 

chứng đắc. Cuối đêm sắp hết, mệt quá muốn nghỉ, vừa nằm xuống đầu chƣa đến gối, 

A-nan bỗng nhiên tỏ ngộ,  nhƣ điện xẹt  sáng,  từ  chỗ tối đƣợc thấy đƣờng.  A-an nhập 

định  Kim-cang  nhƣ  vậy,  phá  hết  thảy  các  núi  phiền  não,  chứng  đƣợc  Ba-minh  thần 

thông.  Cọng  giải  thoát,  thành  bậc  A-la-hán  đại  lực.  Ngay  đêm  đó,  A-nan  đi  đến  nhà 

Tăng gõ cửa gọi. Đại Ca-diếp hỏi: "Ai gõ cửa đó?" Đáp: "Tôi là A-nan". Đại Ca-diếp hỏi: 

"Thầy vì sao đến đây?". A-nan thƣa: "Tôi nay đã dứt các lậu". Đại Ca-diếp nói: "Không 

mở cửa, Thầy cứ theo lỗ khóa mà vào". A-nan đáp: "Dạ đƣợc", liền dùng Thần lực theo 

lỗ  khóa mà vào,  lạy dƣới chân chúng Tăng mà sám hối, Đại Ca-diếp không còn quở 

trách, lấy tay xoa đầu A-nan nói: "Tôi cố vì Thầy, để cho Thầy đắc đạo, thầy không nên 

hiềm  hận;  cũng  nhƣ  vậy,  tôi  cốt  để  Thầy  tự  chứng  ngộ.  Ví  nhƣ  lấy  tay  vẽ  giữa  hƣ 

không, không dính mắc gì, tâm A-la-hán cũng nhƣ vậy, trong hết thảy pháp, không còn 

dính mắc. Thầy hãy trở lại chỗ ngồi của mình". 

Khi ấy Tăng lại bàn rằng: " Kiều-phạm-ba-đề đã vào diệt độ, còn có ai có thể kiết tập 

Kinh tạng?" Trƣởng lão A-nê-lô-đậu nói: " Trƣởng lão A-nan ấy, trong hàng đệ tử Phật, 

ngƣời thƣờng hầu gần Phật, nghe kinh nhớ hết, Phật thƣờng khen ngợi; A-nan ấy có 

thể kiết tập Kinh tạng". 

Bấy  giờ  Trƣởng  lão  Đại  Ca-diếp  xoa đầu  A-nan,  nói:  "Phật  chúc  lụy  cho  Thầy  thọ  trì 

Pháp tạng, Thầy nên báo ân Phật. Phật ở chỗ nào thuyết Pháp trƣớc hết? Các đại đệ 

tử  Phật  có thể thủ hộ Pháp tạng thì đã diệt độ,  chỉ còn lại một  mình Thầy,  Thầy nay 

theo tâm của Phật, thƣơng xót chúng sanh, kiết tập Phật pháp tạng". 

Khi ấy, A-nan lễ Tăng xong, lên ngồi tòa Sƣ tử. Bấy giờ Đại Ca-diếp nói kệ: 

 "Phật Thánh Sư tử vương.  

 A-nan là con Phật, 

 Ngồi trên tòa Sư tử. 

 Quán trong chúng, vắng Phật. 

  

 Như thế chúng Đại đức, 

 Không Phật, mất uy thần. 

 Như khi trời không trăng, 

 Có sao nhưng chẳng nghiêm. 

  

 Thầy, đại trí nên nói. 

 Thầy, con Phật hãy nói. 

 Ở đâu, Phật đã thuyết, 

 Nay Thầy nên nói rõ".  

Khi ấy Trƣởng lão A-nan nhất tâm, chấp tay hƣớng đến nơi Phật Niết-bàn, nói: 

 "Lúc Phật mới thuyết Pháp.  

 Lúc ấy con không thấy, 

 Nghe truyền lại như vầy: 

 Phật ở Ba-la-nại. 

 Phật vì năm Tỳ-kheo. 

 Lần đầu mở cửa Pháp, 

 Thuyết bốn pháp chơn đế, 

 Khổ, Tập và Diệt, Đạo. 

 A-nhã Kiều-trần-như, 

 Trước tiên được thấy đạo. 

 Tám vạn các thiên chúng. 

 Cũng đều vào dấu đạo".  

Nghìn  A-la-hán  nghe  lời  ấy  rồi,  bay  lên  hƣ  không,  cao  bằng  bảy  cây  Đa-la,  cùng  nói: 

"Lớn thay, sức mạnh vô thƣờng! Nhƣ chúng ta mắt thấy Phật thuyết pháp, nay lại nói 

"  Tôi nghe", rồi nói kệ: 

 "Ta thấy thân tướng Phật.  

 Cũng như núi Tử kim. 

 Chúng đức diệu tướng diệt, 

 Chỉ còn lại danh thôi. 

 Vậy nên hãy phương tiện, 

 Mong ra khỏi ba cõi. 

 Siêng nhóm các thiện căn. 

 Niết-bàn vui hơn hết".  

Bấy giờ A-nê-lô-đậu nói kệ: 

 "Ôi thế gian vô thường!  

 Như trăng nước, cây chuối.  

 Công đức đầy ba cõi,  

 Gió vô thường hoại hết".  

Bấy giờ Đại Ca-diếp lại nói kệ: 

 "Quá lớn, sức vô thường,  

 Ngu, trí, nghèo, giàu, sang. 

 Đắc đạo, chưa đắc đạo. 

 Hết thảy không tránh khỏi. 

  

 Phi lời hay, của báu. 

 Phi gian dối tranh được, 

 Như lửa đốt muôn vật, 

 Tướng vô thường là vậy".  

Đại Ca-diếp nói với A-nan: "Từ kinh Chuyển Pháp luân đến kinh Đại Bát Niết-bàn, tập 

thành bốn bộ A-hàm: Tăng nhất A-hàm, Trung A-hàm, Trƣờng A-hàm, Tƣơng Ƣng A-

hàm. Đó gọi là Pháp tạng Tu-đố-lộ (Sutrapitaka). 

Các  A-la-hán  lại  hỏi:  "Ai  có  thể  hiểu  rõ  mà  tập  thành  Pháp  tạng  Tỳ-ni?"  Đều  nói: 

"Trƣởng lão Ƣu-ba-ly, là ngƣời trì Luật hơn cả trong năm trăm A-la-hán, chúng ta nay 

cung thỉnh". Liền thỉnh: "Mời đứng dậy đi đến ngồi tòa Sƣ tử mà thuật lại: "Phật ở chỗ 

nào bắt đầu thuyết Tỳ-ni kiết giới?" 

Ƣu-ba-ly vâng lời Tăng dậy, ngồi trên tòa Sƣ tử nói: "Nhƣ vậy tôi nghe, một thời Phật ở 

thành Tỳ-xá-ly, bấy giờ con của Trƣởng-giả Tu-lân-na Ca-nan-đà, bắt đầu làm chuyện 

dâm dục. Do nhân duyên ấy, Phật kết thành đại tội thứ nhất. Hai trăm năm mƣơi giới 

làm thành ba bộ, bảy pháp, tám pháp, Tỳ-kheo-ni, Tỳ-ni, Tăng-nhất, Ƣu-ba-ly vấn, Tạp 

bộ, Thiện bộ. Nhƣ vậy mƣời tám bộ làm thành tạng Tỳ-ni" 

Các  A-la-hán  lại  suy  nghĩ:  "Ai  có  thể  hiểu  rõ  mà  kết  tập  tạng  A-tỳ-đàm?"  Nghĩ  rằng:  " 

Trƣởng  lão  A-nan,  trong  năm  trăm  A-la-hán,  là  ngƣời  bậc  nhất  hiểu  nghĩa  Tu-đố-lộ, 

chúng ta nay cung thỉnh". Liền thỉnh rằng: "Xin đứng dậy đi đến ngồi tòa Sƣ tử, thuật lại 

Phật ở chỗ nào đầu tiên thuyết về A-tỳ-đàm?" 

A-nan vâng lời Tăng dậy, đến ngồi trên tòa Sƣ tử nói: "Nhƣ vậy tôi nghe, một thời Phật 

ở thành Xá-bà-đề, bấy giờ Phật bảo các Tỳ-kheo, những ngƣời có năm điều sợ, năm 

tội, năm oán, không trừ không diệt, do nhân duyên ấy, thân tâm trong đời này chịu vô 

lƣợng khổ, đời sau lại đọa vào đƣờng ác. Những ngƣời không có năm điều sợ, năm tội, 

năm oán, do nhân duyên ấy, thân tâm trong đời này thọ vui, đời sau lại sanh vào chỗ 

vui trên trời. Những gì là năm điều sợ nên xa lìa? Một là  sát sanh, hai là  trộm, ba là  tà 

 dâm, bốn là  nói dối, năm là  uống rượu". Những điều nhƣ thế gọi là tạng A-tỳ-đàm. 

Kiết tập ba Pháp tạng xong, chƣ thiên, quỷ thần, các rồng, thiên nữ mƣa hoa hƣơng 

trời, tràng phan, áo trời đủ các thứ cúng dƣờng, để cúng dƣờng Pháp, và thuyết kệ: 

 "Vì thương xót thế gian.  

 Kết tập ba pháp tạng. 

 Đấng đủ Mười trí lực. 

 Trí, đèn soi vô minh".  

 Hỏi:  Bát-kiền-độ A-tỳ-đàm (Astagran - Àbhidharma), Lục phần (Asatpà - Àbhidharma) từ 

đâu ra? 

 Đáp: Lúc Phật còn ở đời, pháp không có sai trái. Sau khi Phật diệt độ, kết tập pháp thứ 

nhất, cũng nhƣ khi còn Phật. Mộ䴠trăm năm sau khi Phật diệt độ, vua A-du-ka (Asoka) 

mở đại hội Ban-xà Vu-sắc (Pàncavarsa - parisad), các đại pháp sƣ luận nghị khác nhau 

nên có danh tự các bộ khác nhau. Từ đó về sau, lần lƣợt đến khi có đạo nhân Bà-la-

môn  tánh  là  Ca-chiên-diên,  trí  tuệ,  lợi  căn,  đọc  hết  kinh  sách  tam  tạng  trong  ngoài, 

muốn giải thích Phật pháp nên viết luận Phát-trí (Jnànaprasthàmàstagrantha) gồm tám 

Kiền-độ, phẩm đầu là thế gian Đệ nhất pháp. Về sau các đệ tử, vì ngƣời sau không thể 

hiểu hết tám Kiền-độ, nên viết ra bộ luận Tỳ-bà-sa. Có ngƣời nói: "Trong sáu phần A-tỳ-

đàm,  phần thứ  ba là Phân biệt  thế xứ,  do Mục-kiền-liên soạn. Trong sáu phần,  phần 

đầu gồm tám phẩm, bốn phẩm do Bà-tu-mật Bồ-tát soạn, bốn phẩm do A-la-hán nƣớc 

Kế-tân (Kasmir) soạn; còn năm phẩm kia do các luận nghị sƣ soạn". 

Lại có ngƣời nói: "Lúc Phật tạ thế, Xá-lợi-phất đã giải lời Phật nên soạn A-tỳ-đàm. Về 

sau, đạo nhân Độc tử tụng đọc, cho đến nay gọi là Xá-lợi-phất A-tỳ-đàm. Và Đại Ca-

chiên-diên lúc Phật tạthế, vì giải lời Phật mà soạn Tỳ-lặc (Petaka - Hiệp tạng) cho đến 

nay lƣu hành ở Nam Thiên Trúc. 

Các luận nghị sƣ đều giải rộng lời Phật, nhƣ nói năm giới. Trong năm giới ấy, mấy giới 

thuộc  có  sắc,  mấy  giới  thuộc  vô䴠#7855;c?  Mấy  giới  thấy  đƣợc,  mấy  giới  không  thấy 

đƣợc? Mấy giới là có đối ngại, mấy giới là không đối ngại? Mấy giới là hữu lậu, mấy 

giới là vô lậu? Mấy giới là hữu vi, mấy giới là vô vi? Mấy giới là có quả báo, mấy giới là 

không quả báo? Mấy giới là thiện, mấy giới là bất thiện? Mấy giới là hữu ký, mấy giới là 

vô ký? 

Lại có bảy sử là dục nhiễm sử, sân nhuế sử, Hữu ái sử, kiêu mạn sử, vô minh sử, kiến 

sử, nghi sử. Trong bảy sử ấy, mấy sử hệ thuộc Dục giới, mấy sử hệ thuộc Sắc giới, 

mấy sử hệ thuộc Vô sắc giới? Mấy sử do kiến đế đoạn, mấy sử do tƣ duy đoạn. Mấy 

sử do thấy Khổ đế đoạn, mấy sử do thấy Tập đế đoạn, mấy sử do thấy Diệt đế đoạn, 

mấy sử do thấy Đạo đế đoạn? Mấy sử biến khắp, mấy sử không biến khắp? 

Lại có mƣời trí là Pháp trí, Tỷ trí, Thế trí, Tha tâm trí, Khổ trí, Tập trí, Diệt trí, Đạo trí, 

Tận trí, Vô sanh trí. Mƣời trí ấy, mấy thuộc Hữu lậu, mấy thuộc vô lậu? Mấy thuộc Hữu 

vi, mấy thuộc vô vi? Mấy trí duyên pháp Hữu lậu, mấy trí duyên pháp vô lậu? Mấy trí 

duyên pháp Hữu vi, mấy trí duyên pháp vô vi? Mấy trí duyên Dục giới, mấy trí duyên 

Sắc giới, mấy trí duyên Vô sắc giới? Mấy không hệ duyên, mấy trí tu ở trong vô ngại 

đạo, mấy trí tu ở trong giải thoát đạo? Khi đƣợc bốn quả, mấy trí đƣợc, mấy trí mất? 

Phân biệt hết thảy pháp nhƣ vậy, cũng gọi là A-tỳ-đàm; vì A-tỳ-đàm có ba loại: 1- A-tỳ-

đàmThân và Nghĩa, lƣợc nói có ba mƣơi hai vạn lời. 2- Sáu phần, lƣợc nói có nói ba 

mƣơi hai vạn lời. 3- Trí lặc, lƣợc nói có ba mƣơi hai vạn lời, ấy là A-tỳ-đàm. 

 Lược nói Tổng nghĩa "Như vậy, tôi nghe" đã xong. 





Cuốn 2 

CHƢƠNG 3  

GIẢI THÍCH: BÀ-GIÀ-BÀ  

KINH: Bà-già-bà (Bhàgavat). 

LUẬN: Sao gọi là Bà-già-bà? Bà-già (Bhàga) là đức; Bà (vat) là có. Vậy Bà-già-

bà là có đức. 

Lại nữa, Bà-già là phân biệt, Bà là xảo. Khéo phân biệt tƣớng chung tƣớng riêng 

của các pháp, nên gọi là Bà-già-bà. 

Lại  nữa,  Bà-già  là  thanh  danh,  Bà  là  có.  Vậy  là  có  thanh  danh.  Thanh  danh 

không ai có nhƣ Phật. Chuyển luân Thánh vƣơng, Đế-thích, Phạm-thiên, Hộ-thế, 

không có ai bằng Phật, huống những ngƣời phàm khác, vì cớ sao? Vì Chuyển 

luân Thánh vƣơng còn dính mắc với kiết sử, mà đức Phật thì đã xa lìa kiết sử. 

Chuyển luân Thánh vƣơng còn chìm trong bùn sanh già bệnh chết; Phật đã qua 

khỏi.  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng  còn  làm  tôi  tớ  cho  ân  ái;  Phật  đã  xa  lìa  vĩnh 

viễn. Chuyển luân Thánh  vƣơng còn ở trong cánh đồng tai  hoạn của thế gian, 

Phật đã xa lìa. Chuyển luân Thánh vƣơng còn ở trong chỗ vô minh tăm tối, Phật 

thì  ở  trong  chỗ  sáng  suốt  nhất.  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng  cùng  lắm  là  thống 

lãnh bốn châu thiên hạ, Phật thì thống lãnh cả vô lƣợng thế giới. Chuyển luân 

Thánh  vƣơng  tiền  của  tự  tại,  Phật  thì  tâm  tƣởng  tự  tại.  Chuyển  luân  Thánh 

vƣơng còn tham cầu cái vui cõi trời, còn Phật cho đến cái vui của cõi trời  Hữu 

đỉnh cũng không tham đắm. Chuyển luân Thánh vƣơng theo ngƣời khác cầu vui, 

Phật trong tâm tự vui. Vì nhân duyên ấy, Phật hơn Chuyển luân Thánh vƣơng. 

Các hàng Đế-thích, Phạm-thiên, Hộ-thế cũng lại nhƣ vậy, chỉ hơn Chuyển luân 

Thánh vƣơng chút ít. 

Lại nữa, Bà-già là phá, Bà là năng. Vì là ngƣời năng phá dâm, nộ, si nên gọi là 

Bà-già-bà. 

 Hỏi: Nhƣ A-la-hán, Bích-chi-Phật cũng phá dâm, nộ, si, với Phật khác gì? 

 Đáp: A-la-hán, Bích-chi-Phật tuy phá ba độc nhƣng không sạch hết khí phần. Ví 

nhƣ hƣơng ở trong đồ đựng hƣơng tuy lấy đi mà hơi vẫn còn. Lại nhƣ lửa đốt 

cây,  cỏ,  củi  khói  bay  mà  than  vẫn  còn,  vì  sức  lửa  yếu.  Phật  dứt  hẳn  ba  độc 

không còn thừa. Ví nhƣ lúc kiếp tận, lửa đốt núi Tu-di, tất cả đất đai tiêu hết, khói 

không, than không.  Nhƣ Xá-lợi-phất còn tập khí sân nhuế,  Nan-đà còn tập khí 

dâm  dục.  Tất-lăng-già-bà-ta  còn  tập  khí  tiêu  mạn.  Ví  nhƣ  ngƣời  bị  xiềng  chân 

mới đƣợc thả ra đi không vững. 

Bấy giờ Phật từ thiền định dậy đi kinh hành. La-hầu-la đi theo, Phật hỏi La-hầu-la 

vì sao gầy ốm? La-hầu-la thƣa kệ: 

 "Nếu người ăn dầu thì có sức,  

 Nấu uống sữa tươi thì sắc tốt,  

 Nếu ăn mè, rau không sắc, lực. 

 Đại đức Thế Tôn tự nên biết".  

Phật hỏi La-hầu-la: "Trong chúng này ai là Thƣợng tọa?" La-hầu-la thƣa: "Hòa 

thƣợng  Xá-lợi-phất". Phật nói:  "Xá-lợi-phất ăn đồ bất tịnh". Bấy  giờ Xá-lợi-phất 

nghe  nói  lại  lời  ấy,  tức  thì  mửa  đồ  ăn,  và  tự  thề:  "Từ  nay  không  còn  nhận  lời 

ngƣời thỉnh". 

Khi ấy vua Ba-tƣ-nặc, Trƣởng giả Tu-đạt-đa v.v… đến chỗ Xá-lợi-phất và nói với 

Xá-lợi-phất:  "Phật  không  vì  vô  sự  mà  nhận  lời  thỉnh,  Đại  đứ�á-lợi-phất  cũng 

không nhận lời thỉnh, thời kẻ cƣ sĩ áo trắng chúng tôi làm sao có đƣợc lòng tin 

lớn lao thanh tịnh". Xá-lợi-phất nói: "Phật, Đại sƣ của tôi nói: Xá-lợi-phất ăn đồ 

bất tịnh, nay không đƣợc nhận lời ngƣời thỉnh". 

Lúc  ấy  vua  Ba-tƣ-nặc  v.v…  đi  đến  chỗ  Phật,  bạch  Phật:  "  Phật  không  thƣờng 

nhận lời ngƣời thỉnh, Tôn giả Xá-lợi-phất cũng không nhận lời thỉnh, thời chúng 

con  làm  sao  có  đƣợc  lòng  tin  lớn?  Mong  Phật  sắc  Tôn  giả  Xá-lợi-phất  trở  lại 

nhận lời ngƣời thỉnh". Phật nói "Thầy ấy tâm cứng cỏi, không thể lay chuyển". 

Bấy giờ, Phật dẫn Nhân duyên Bản sanh: "Xƣa có một Quốc vƣơng bị Rắn độc 

cắn, vua sắp muốn chết, gọi các lƣơng y đến trị độc Rắn. Bấy giờ các lƣơng y 

nói: "Phải làm cho rắn hút lại độc khí mới hết đƣợc". 

Khi ấy các lƣơng y đều đọc chú thuật, con Rắn đã cắn vua liền đến chỗ vua, các 

lƣơng  y  chất  củi  và  lửa  lên,  bảo  con  Rắn:  "Ngƣơi  phải  hút  lại  chất  độc  của 

ngƣơi, nếu không sẽ phải nhảy vào lửa". Rắn độc suy nghĩ: "Ta đã nhả chất độc, 

làm sao hút lại, thà phải chịu chết!" Tƣ duy định tâm, liền nhảy vào lửa. Rắn độc 

lúc ấy chính là Xá-lợi-phất, đời đời tâm cứng cỏi không thể lay động". 

Lại  nữa,  Trƣởng  lão  Tất-lăng  Già-bà-ta  thƣờng  bị  đau  mắt.  Ông  ấy  khi  đi  khất 

thực thƣờng  đi ngang qua sông Hằng. Khi đến bên dòng sông, ông  gảy móng 

tay mà nói: "Tiểu tỳ, dừng lại đừng cho nƣớc chảy". Nƣớc liền rẽ làm hai, ông ấy 

qua đƣợc, rồi đi khất thực. Thần sông Hằng đến chỗ Phật, bạch Phật: "Đệ tử của 

Phật  là  Tất-lăng  Già-bà-ta  thƣờng  mắng  tôi:  "Tiểu  tỳ,  dừng  lại  đừng  cho  nƣớc 

chảy". Phật bảo Tất-lăng Già-bà-ta sám hối thần sông Hằng. Tất-lăng Già-bà-ta 

tức thì chấp tay mà nói với thần sông Hằng: "Tiểu tỳ chớ giận, nay ta tạ lỗi nhà 

ngƣơi". Khi ấy đại chúng cƣời nói: "Tại sao tạ lỗi mà lại mắng nữa?" Phật nói với 

thần sông Hằng: "Ông có thấy Tất-lăng Già-bà-ta chấp tay tạ lỗi chăng? Tạ lỗi là 

không có lòng kiêu mạn mà nói lời ấy, nên biết không phải là ác. Chẳng qua ông 

ấy năm trăm đời lại đây, thƣờng sanh trong nhà Bà-la-môn, thƣờng tự kiêu, cho 

mình  là  cao  qúy,  khinh  rẻ  ngƣơi�ác,  tập  khí  xƣa  nay  nhƣ  vậy,  nên  miệng  nói 

mà tâm không kiêu mạn". 

Nhƣ  vậy, các A-la-hán tuy dứt kiết sử mà còn có tập khí tàn dƣ, còn nhƣ chƣ 

Phật Thế Tôn, hoặc có ngƣời lấy dao cắt một cánh tay, cũng nhƣ con mắt bên 

phải và con mắt bên trái, tâm Ngài không thƣơng ghét; vì Ngài vĩnh viễn không 

còn tập khí tàn dƣ. 

Con gái Bà-la-môn tên là Chiên-xà (Cinca) độn cái bát giả mang bầu đến mắng 

Phật  ngay  ở  giữa  đại  chúng  rằng:  "Ông  làm  cho  tôi  có  thai  sao  không  chịu  lo 

cơm áo cho tôi. Ông là ngƣời không biết xấu, mê hoặc thiên hạ". 

Bấy giờ năm trăm thầy Bà-la-môn giáo giơ tay mà xƣớng lên: "Phải, phải, chúng 

ta biết việc ấy". Lúc ấy Phật không đổi sắc, cũng không thẹn thùng. Việc ấy tức 

thời bị lột trần ra, đất liền động mạnh, chƣ thiên cúng dƣờng, rải các danh hoa, 

tán thán đức của Phật, Phật cũng không có sắc mừng. 

Lại  nữa,  Phật  phải  ăn  thóc  của  ngựa  mà  cũng  không  buồn  bực.  Thiên  vƣơng 

dâng đồ ăn đủ cả trăm vị, Phật cũng không lấy làm mừng, nhất tâm không hai. 

Nhƣ thế đó, đủ các thứ ẩm thực, y phục, ngọa cụ, khen, chê, khinh bỉ, cung kính, 

tâm  Ngài  vẫn  không  đổi  khác.  Cũng  nhƣ  vàng  thật  dù  đốt,  rèn,  đập,  mài  vẫn 

không thêm bớt. Vì vậy, cho nên, A-la-hán tuy đoạn kiết sử, đắc đạo nhƣng vẫn 

còn tàn khí, không đƣợc gọi là Bà-già-bà. 

 Hỏi: Bà-già-bà chỉ có một danh hiệu ấy hay còn có danh hiệu khác? 

 Đáp:  Công đức của Phật vô lƣợng, danh hiệu cũng vô lƣợng. Danh hiệu ấy (Bà-

già-bà) đƣợc dùng hơn cả là do nhiều ngƣời biết đến. 

* Lại có danh hiệu khác nhƣ Đa-đà A-già-đà (Tathàgata). Sao gọi là Đa-đà A-già-

đà (Tathàgata - Nhƣ Lai)? Nhƣ pháp tƣớng mà hiểu, nhƣ pháp tƣớng mà giảng 

thuyết, nhƣ chƣ Phật theo con đƣờng  an ổn mà đi đến, Phật cũng nhƣ  vậy đi 

đến, lại không còn đi đến trong đời sau nên gọi là Đa-đà A-già-đà. 

* Lại có danh hiệu A-la-ha (Arhat). Sao gọi là A-la-ha? A-la là giặc; Ha là giết. A-

la-ha gọi là giết giặc, nhƣ kệ nói: 

 "Phật lấy nhẫn làm áo đồng, 

 Lấy tinh tấn làm giáp sắt, 

 Lấy trì giới làm ngựa hay, 

 Lấy thiền định làm cung tốt. 

 Lấy trí tuệ làm tên nhọn. 

 Ngoài thì phá quân Ma vương,  

 Trong thì diệt giặc phiền não, 

 Ấy gọi là A-la-ha".  

Lại nữa, A là chẳng, La-ha là sanh. A-la-ha là chẳng sanh. Haϴ giống Phật tâm 

không sanh trong thửa ruộng đời sau, vì vỏ trấu vô minh đã lột rồi. 

Lại nữa, A-la-ha là ứng thọ cúng dƣờng. Phật đã trừ hết kiết sử, đƣợc nhất thiết 

trí tuệ, xứng đáng lãnh thọ sự cúng dƣờng của hết thảy trời đất chúng sanh, vì 

thế Phật cũng gọi là A-la-ha. 

* Lại có danh hiệu Tam-miệu Tam-Phật-đà (Samyaksam-Buddha). Tại sao gọi là 

Tam-miệu Tam-Phật-đà? Tam-miệu là chánh, Tam là biến , Phật-đà là tri. Tam-

miệu Tam-Phật-đà là  Chánh biến tri đối với hết thảy pháp. 

 Hỏi: Thế nào là Chánh biến tri? 

 Đáp: 

 "Biết Khổ đúng như khổ tướng. 

 Biết Tập đúng như tập tướng. 

 Biết Diệt đúng như diệt tướng. 

 Biết Đạo đúng như đạo tướng".  

Đó là Tam-miệu Tam-Phật-đà. 

Lại nữa, biết tƣớng chơn thật của tất cả các pháp là bất hoại, bất tăng bất giảm. 

Tại sao gọi là tƣớng bất hoại? Con đƣờng tâm tƣởng nói năng đều đoạn diệt, 

quá hơn các pháp, nhƣ tƣớng Niết-bàn bất động. Vì vậy gọi là Tam-miệu Tam-

Phật-đà. 

Lại nữa, hết thảy danh tự của mƣời phƣơng thế giới, của chúng sanh trong lục 

đạo nhân duyên đời trƣớc và chỗ thác sanh trong vị lai của chúng sanh, hết thảy 

tâm  tƣởng  của  mƣời  phƣơng  chúng  sanh,  các  kiết  sử,  các  thiện  căn,  các  đạo 

xuất ly, hết thảy các pháp nhƣ vậy đều biết. Ấy gọi là Tam-miệu Tam-Phật-đà. 

* Lại có danh hiệu Bệ-đa Giá-la-na Tam-ban-na (Vidya-Caranasampana). Tiếng 

Tàu dịch là Minh hạnh túc. Sao gọi là Minh hạnh túc? Túc mạng, thiên nhãn và 

lậu tận gọi là tam minh. 

 Hỏi: Thần thông và minh khác nhau nhƣ thế nào? 

 Đáp:  Biết thẳng việc Túc mạng trong quá khứ gọi làthông, biết hạnh nghiệp nhân 

duyên  trong  quá  khứ  gọi  là  minh;  biết  thẳng  chết  chỗ  này  sanh  chỗ  kia  gọi  là 

thông; biết hạnh nghiệp nhân duyên tập hợp không mất gọi là minh. Dứt thẳng 

hết kiết sử mà không biết còn sanh lại hay không sanh lại gọi là thông. Nếu biết 

lậu hoặc dứt hết không còn sanh lại, gọi là minh. Ba minh này là sở chứng của 

đại A-la-hán, đại Bích-chi Phật. 

 Hỏi: Nếu nhƣ vậy, A-la-hán và Bích-chi có gì khác với Phật. 

 Đáp:  Các vị ấy tuy đƣợc Tam minh, mà minh không đầy đủ, còn Phật đầy đủ hết 

thảy nên khác. 

 Hỏi:  Sao là không đầy đủ, và sao là đầy đủ? 

 Đáp:  Tri túc mạng của A-la-hán và Bích-chi Phật biết thân mình và thân ngƣời 

khác cũng không thể đủ. Có vị A-la-hán biết một đời, hoặc hai đời, ba đời, mƣời, 

trăm ngàn, vạn kiếp, cho đến tám vạn kiếp, xa hơn thì không còn biết đƣợc nữa, 

thế  nên  không  đầy  đủ;  Thiên  nhãn  minh  biết  về  đời  vị  lai  cũng  nhƣ  vậy. 

Phậ�ngay trong một niệm khi sanh, trụ, diệt, các phần kiết sử, khi sanh như vậy, khi trụ 

như vậy, khi diệt như vậy. Các kiết sử do khổ pháp nhẫn và khổ pháp trí đoạn diệ� đều 

biết rõ các kiết sử đã được giải thoát như vậy, được giải thoát về bao nhiêu pháp hữu 

vi, đƣợc giải thoát về bao nhiêu pháp vô vi. Nhƣ vậy cho đến đạo tỷ nhẫn (đạo 

loại nhẫn) trong mƣời  lăm tâm  thuộc kiến đế đạo (kiến đạo  vị) thì hàng Thanh 

văn và Bích-chi Phật không thể giác tri, vì thì gian quá mau đối với họ; biết nhân 

duyên, lậu tận của chúng sanh quá khứ cũng nhƣ thế, biết vị lai,  hiện tại cũng 

thế. 

Hành là thân nghiệp, khẩu nghiệp. Nhƣng chỉ có thân nghiệp, khẩu nghiệp của 

Phật là hoàn toàn; còn ngƣời khác đều  có sai quấy, nhƣ thế gọi là  Minh hạnh 

túc. 

* Lại có danh hiệu Tu-già-đa (Sugata - Thiện thệ). Tu (Su) Tàu là dịch khéo; Già-

đa (gata) hoặc nói là đi, hoặc là thuyết. Ấy là khéo đi, khéo thuyết. Khéo đi qua là 

đi trong các Tam-ma-đề sâu xa và vô lƣợng đại trí tuệ, nhƣ kệ nói: 

 "Phật lấy Nhất thiết trí làm xe, 

 Đi đường Bát chánh vào Niết-bàn.  

Vì vậy gọi là khéo đi (Tu-già-đa). 

Khéo thuyết là nhƣ thật tƣớng các pháp mà thuyết, không vì ƣa đắm pháp mà 

thuyết, quán sát trí tuệ lực của đệ tử. Ngƣời ấy dù đem tất cả phƣơng tiện thần 

thông trí lực mà hóa cũng không độ đƣợc; còn ngƣời ấy độ đƣợc, ngƣời ấy mau, 

ngƣời ấy chậm, ngƣời ấy nên ở chỗ ấy độ, ngƣời ấy nên thuyết về bố thí, hoặc 

thuyết về trì giới, hoặc thuyết về Niết-bàn, ngƣời ấy nên thuyết về năm uẩn (ngũ 

chúng), mƣời hai Nhân duyên, các pháp Tứ đế thời có thể đƣa họ vào đạo. Biết 

các loại trí lực của đệ tử nhƣ vậy mà vì họ thuyết pháp; ấy là khéo thuyết. 

* Lại có danh hiệu Lô-ca-bị (Lokavid - Thế gian giải). Lô-ca (Loka) Tàu dịch là thế 

gian, Bị (vid) dịch là tri. Lô-ca-bị là Tri thế gian. 

 Hỏi:  Thế nào là Tri thế gian? 

 Đáp:  Biết hai thứ thế gian: Một là chúng sanh, hai là phi chúng sanh. Và đúng 

nhƣ  thật  tƣớng biết  thế gian,  nhân của thế gian, sự  diệt tận  của thế gian,  đạo 

xuất ly thế gian. 

Lại nữa, biết thế gian không phải nhƣ thế tục biết, cũng không phải nhƣ ngoại 

đạo biết. Biết thế gian vì vô thƣờng nên khổ, vì khổ nên vô ngã. 

Lại nữa, biết thế gian phi hữu thƣờng, phi vô thƣờng, phi hữu biên, phi vô biên, 

phi khứ, phi bất khứ, cũng không đắm trƣớc những tƣớng nhƣ vậy, tƣớng thanh 

tịnh, thƣờng bất hoại, nhƣ hƣ không, ấy gọi là Biết thế gian. 

* Lại có danh hiệu là A-nậu-đa-la (Anutara). Tàu dịch là Vô thƣợng. 

 Hỏi:  Thế nào là Vô thƣợng? 

 Đáp:  Pháp Niết-bàn là Vô thƣợng. Phật tự biết Niết-bàn ấy, không phải nghe từ 

ngƣời  khác,  cũng  dắt  dẫn  chúng  sanh  khiến  đi  đến  Niết-bàn.  Nhƣ  trong  các 

pháp, Niết-bàn là vô thƣợng, thời trong chúng sanh, Phật cũng Vô thƣợng. 

Lại  nữa,  công  đức  trì  giới,  thiền  định,  trí  tuệ,  giáo  hoá  chúng  sanh,  hết  thảy 

không có ai bằng, huống là hơn đƣợc, cho nên gọi là Vô thƣợng. 

Lại nữa, A là không; Nậu-đa-la là trả lời. Hết thảy pháp ngoại đạo có thể trả lời, 

có thể phá hủy; vì nó không phải là thật, không phải thanh tịnh. Còn Phật pháp 

không thể trả lời, không có thể phá hủy; vì nó ra ngoài con đƣờng nói năng, cũng 

là thật, là thanh tịnh. Do đó nên gọi là  không trả lời. 

* Lại có danh hiệu là Phú-lâu-sa Đàm-miệu Bà-la-đề (Purasadamysàrathi). Phú-

lâu-sa, Tàu dịch là Trƣợng phu. Đàm-miệu dịch là có thể giáo hóa. Bà-la-đề dịch 

là Điều ngự sƣ. Ấy gọi là đấng Thầy điều ngự của những ngƣời có thể giáo hoá 

(Điều ngự trƣợng phu). Phật đem đại từ đại trí, có khi nói lời êm dịu, có khi nói 

lời  khắc  khổ,  có  khi  nói  lời  chi  li,  lấy  đó  điều  phục  chế  ngự  khiến  không  mất 

Chánh đạo, nhƣ kệ nói:   

 "Phật pháp là xe, đệ tử là Ngựa, 

 Bảo chủ điều ngự thật pháp là Phật, 

 Nếu Ngựa vượt ra ngoài lối chánh, 

 Thì sẽ tự sửa khiến điều phục. 

 Nếu căn nhỏ không điều, thì dùng pháp nhẹ trị, 

 Khéo léo thành lập cho vào thượng đạo, 

 Nếu không trị được thì vứt bỏ. 

 Do vậy là đấng Điều ngự vô thượng".  

Lại nữa, Điều ngự sƣ có năm thứ: 1- Trƣớc hết là pháp sửa trị của cha mẹ, anh 

chị, thân lý. 2- Thứ đến là phép của quan. 3 - Dƣới hết là phép của thầy. Đó là 

ba thứ sửa trị trong đời hiện tại. 4- Đời sau thì có Diêm-la vƣơng trị. 5- Phật thì 

dạy sự lợi ích an lạc cho đời này, đời sau và Niết-bàn. Thế nên gọi là Điều ngự 

sƣ. 

Bốn pháp sửa trị ngƣời trên kia không bao lâu tất hủy hoại, không thể thƣờng có 

kết  quả  thật  sự.  Phật  thành  đạt  cho  ngƣời  với  ba  thứ  đạo,  thƣờng  theo  đạo, 

không  bỏ.  Nhƣ  lửa  không  bỏ  tự  tƣớng  của  nó  cho  đến  khi  tắt.  Phật  làm  cho 

ngƣời  đƣợc  thiện  pháp  cũng  vậy,  đến  chết  không  bỏ;  vì  vậy  cho  nên  Phật  có 

hiệu là Điều ngự trƣợng phu. 

 Hỏi: Đối với nữ nhân Phật cũng giáo hoá cho đƣợc đạo, sao chỉ nói trƣợng phu 

(nam giới)? 

 Đáp:  Vì ngƣời nam là tôn quý, ngƣời nữ thì thấp hèn; vì ngƣời nữ thì theo ngƣời 

nam. Và vì ngƣời nam là chủ sự nghiệp. 

Lại nữa, ngƣời nữ có điều chƣớng ngại là không đƣợc làm Chuyển luân vƣơng, 

Đế thích Thiên vƣơng, Ma thiên vƣơng, Phạm-thiên vƣơng và Phật pháp vƣơng; 

vì vậy nên Phật không nói. 

Lại nữa, nếu nói Phật là đấng Điều ngự sƣ của nữ nhân thì không tôn trọng, nếu 

nói  của  trƣợng  phu  thì  gồm  hết  tất  cả.  Cũng  nhƣ  vua  đến  thì  không  đến  một 

mình, chắc chắn còn có ngƣời tùy tùng. Nhƣ vậy, nói trƣợng phu là gồm hết cả 

ngƣời hai căn, không căn và nữ nhân trong đó; vì vậy, nên nói là trƣợng phu. 

Bởi nhân duyên ấy, Phật là Điều ngự trƣợng phu. 

* Lại có danh hiệu Xá-đa Đề-bà Ma-nậu-xá-nẫm (Sàstà-devamanusyànàm). Xá-

đa  (Sàstà)  là  Giáo  sƣ,  Đề-bà  là  Thiên  (trời),  Ma-nậu-xá-nẫm  (manusyànàm)  là 

Nhân (ngƣời). Ấy là Thiên nhân sƣ. Sao gọi là Thiên nhân sƣ? Phật dạy việc ấy 

nên làm, việc ấy không nên làm, việc ấy thiện, việc ấy bất thiện, và chúng sanh 

theo lời dạy mà làm, không bỏ đạo pháp, đƣợc quả báo là giải thoát phiền não, 

ấy gọi là Thiên nhân sƣ. 

 Hỏi:  Phật có thể hóa độ Rồng, Quỷ, thần và các chúng sanh trong các đạo khác, 

sao chỉ nói là Thiên nhân sƣ? 

 Đáp: Độ các loài khác thì ít, độ hàng thiên nhân thì nhiều. Ví nhƣ ngƣời da trắng, 

có chấm ruồi đen mà không gọi ngƣời da đen, vì đen ít. 

Lại nữa, trong loài ngƣời kiết sử mỏng, tâm nhàm chán dễ sanh, trong loài trời trí 

tuệ lanh lợi, vì vậy hai nơi này dễ đắc đạo; còn trong các loài khác không đƣợc 

nhƣ thế. 

Lại nữa, nói  thiên  là gồm luôn các loài ở trên trời, nói  nhân là gồm luôn các loài 

sanh sống ở quả đất, vì cớ sao? Vì trên trời thì  trời  lớn hơn cả, trên quả đất thì 

 người  lớn hơn cả. Do đó, nói  thiên  là gồm hết loài trên trời, nói  nhân là gồm hết 

loài trên đất. 

Lại nữa, trong loài ngƣời có đƣợc sự thọ giới luật nghi, kiến đế đạo (kiến đạo), 

tƣ  duy  đạo  (tu  đạo)  và  các  đạo  quả.  Hoặc  có  ngƣời  nói:  "Trong  các  loài  khác 

không có đƣợc, hoặc có ngƣời nói nhiều ít có đƣợc; còn trong hàng thiên nhân 

thì dễ đƣợc, nhiều ngƣời đƣợc". Do vậy Phật gọi là Thiên nhân sƣ. 

Lại nữa, ở trong loài ngƣời tạo nhân vui nhiều, ở trong loài trời hƣởng quả báo 

vui nhiều. Thiện pháp là nhân vui, vui là quả báo của thiện pháp. Trong các loài 

khác, nhân và báo vui đều ít. Do vậy Phật là Thiên nhân sƣ. 

* Lại  có  danh hiệu  Phật-đà (Buddha). Tàu dịch là Tri giả.  Biết những pháp gì? 

Biết quá khứ, vị lai, hiện tại, chúng sanh số, phi chúng sanh số, hữu thƣờng, vô 

thƣờng.  Hết  thảy  các  pháp,  tại  dƣới  cội  bồ-đề,  giác  tri  rõ  ràng,  cho  nên  gọi  là 

Phật-đà. 

 Hỏi:   Ngƣời  khác  cũng  biết  đƣợc  hết  thảy  các  pháp,  nhƣ  trời  Ma-hê-thủ-la 

(Mahésvara), Tàu dịch là Đại tự tại, có tám tay, ba mắt, cỡi Bò trắng, Nhƣ trời Vĩ-

nữu (Visnu), Tàu dịch là Biến văn, có bốn tay, cầm Tù-và (Sankha), nắm bánh xe 

(cakra), cỡi chim Kim-sí. Nhƣ trời Cƣu-ma-la (Kumara), Tàu dịch là Đồng tử, tay 

đƣa cao con Gà, cầm linh, nắm phan đỏ, cỡi chim Khổng tƣớc, đều là đại tƣớng 

của  chƣ  thiên.  Các  vị  nhƣ  vậy  đều  gọi  là  "Đại",  đều  xƣng  là  Nhất  thiết  trí.  Có 

ngƣời theo làm đệ tử, học kinh sách và lãnh thọ giáo pháp của họ, nói đó là Nhất 

thiết trí? 

 Đáp:  Đó  không  đáng  gọi  là  Nhất  thiết  trí,  vì  cớ  sao?  Vì  tâm  còn  dính  vào  sân 

nhuế, kiêu mạn, nhƣ kệ nói: 

 "Hoặc thấy hình vẽ, hoặc tượng đất,  

 Hoặc nghe trong kinh, hoặc nghe khen. 

 Bốn loại chư thiên như thế ấy, 

 Mỗi mỗi tay cầm các binh khí, 

 Ai sức không bằng phải sợ hãi, 

 Ai tâm bất thiện phải sợ hãi, 

 Trời ấy chắc chắn làm người sợ, 

 Nếu vì sức kém thì sợ người, 

 Đối trời ấy, hết thảy thường sợ, 

 Không thể trừ khử các khổ nạn. 

 Người nào phụng sự hoặc cung kính 

 Đời nay không khỏi chìm biển khổ. 

 Hoặc người không cung kính cúng dường. 

 Đời nay chẳng ngại hưởng giàu vui. 

 Nên biết đó là giả dối, không thật. 

 Thế nên kẻ trí không theo trời. 

 Bởi các chúng sanh trong thế gian. 

 Theo nghiệp nhân duyên mà luân hồi, 

 Nhờ duyên phước đức sanh thiên thượng, 

 Tạo nghiệp nhân duyên sanh loài người, 

 Thế gian hành nghiệp thuộc nhân duyên, 

 Thế nên kẻ trí không theo trời".  

Lại nữa ba vị trời ấy, thƣơng ai thời muốn cho mãn nguyện tất cả, ghét ai thời 

muốn cho bảy đời tiêu diệt. Lúc làm Bồ-tát, nếu gặp oan gia, giặc đến muốn giết, 

còn tự đem thân, thịt, đầu, mắt, tủy não mà cho, hà huống là khi đã thành Phật. 

Nên chỉ  có Phật mới có danh hiệu Phật-đà,  vậy  phải  nên quy  y  Phật, lấy Phật 

làm thầy, không nên thờ Trời. 

Lại nữa, Phật có hai sự: Một là sức đại công đức thần thông, hai là tâm thanh 

tịnh bậc nhất, các kiết sử dứt bặt. Chƣ thiên tuy có thần lực phƣớc đức, mà vì 

kiết sử chẳng dứt nên tâm không thanh tịnh, tâm không thanh tịnh nên thần lực 

cũng ít. Thanh-văn, Bích-chi Phật tuy kiết sử đã dứt, tâm khéo thanh tịnh nhƣng 

vì  phƣớc  đức  mỏng  nên  lực  thể  ít.  Phật  đầy  đủ  cả  hai  thứ  nên  hơn  hết  mọi 

ngƣời,  các  ngƣời  khác  không  đƣợc  nhƣ  vậy  nên  gọi  là  Vô  thƣợng  sĩ 

(Sarvanaritama). 

Bà-già-bà (Bhagavat) là có đức (Hữu đức) nhƣ trƣớc đã nói. 

Lại có danh hiệu A-ta-ma (Atamà), Tàu dịch Vô đẳng. 

Lại có danh hiệu A-ta-ma-ta-ma (Atamàtamà), Tàu dịch là Vô đẳng đẳng. 

Lại có danh hiệu Lô-ca-na-tha (Lokanàtha), Tàu dịch là Thế Tôn. 

Lại có danh hiệu Bà-la-già (Panaga), Tàu dịch là Độ bỉ ngạn. 

Lại có danh hiệu Bà-đàn-đà (Bhadamta), Tàu dịch là Đại đức. 

Lại có danh hiệu Thi-lê-già-na (Sriguna), Tàu dịch là Hậu đức (Đức dày). 

Nhƣ vậy … có vô lƣợng danh hiệu. 

Tên  cha  mẹ  đặt  là  Tất-đạt-đa  (Siddharta),  Tàu  dịch  là  Thành  lợi.  Khi  đắc  đạo, 

biết hết thảy các pháp, nên gọi là Phật, bậc xứng đáng lãnh thọ sự cúng dƣờng 

của chƣ thiên và ngƣời đời, nhƣ vậy đƣợc gọi là Đại đức, Hậu đức. 

Nhƣ vậy, tùy theo mỗi đức mà lập danh hiệu. 

 Hỏi:  Vì ông ƣa thích Tất-đạt-đa con vua Tịnh-phạn (Suddhodana) dòng Sát-đế-

lợi (Ksatriya) nên hết lời xƣng tán là Nhất thiết trí, chứ thật không có ai là đấng 

Nhất thiết trí, đúng không? 

 Đáp:  Không phải vậy, ngƣời nói lời ấy là tà tâm ganh ghét Phật nên vọng ngữ 

nhƣ  vậy.  Thật  sự  có  đấng  Nhất  thiết  trí,  vì  sao?  Đối  với  hết  thảy  chúng  sanh, 

Phật có thân sắc, nhan mạo đoan chánh, không thể bì đƣợc. Tƣớng (laksana), 

Đức (guna) và Minh (alaka) đầy đủ hơn hết thảy mọi ngƣời. Tiểu nhân thấy thân 

tƣớng  Phật  cũng  biết  đó  là  đấng  Nhất  thiết  trí,  hà  huống  đại  nhân?  Nhƣ  trong 

kinh Phóng Ngƣu thí dụ nói: "Quốc vƣơng xứ Ma-già-đà (Magadha) là Tần-bà-

ta-la (Bimbisàra) thỉnh Phật và năm trăm đệ tử trong ba tháng. Vua cần sữa tƣơi 

để cúng dƣờng Phật và Tỳ-kheo Tăng nên mới gọi những ngƣời chăn trâu đến ở 

nơi đó, ngày ngày mang sữa tƣơi đến. Sau ba tháng, Vua cảm thƣơng những 

ngƣời chăn trâu ấy nên bảo: "Các ngƣơi đi đến hầu Phật rồi trở về chăn trâu". 

Các  ngƣời  chăn  trâu  đi  đến  chỗ  Phật,  ở  giữa  đƣờng,  cùng  nhau  bàn  rằng: 

"Chúng ta nghe nói Phật là đấng Nhất thiết trí, bọn ta là hạng tiểu nhân hạ liệt, là 

sao biết đƣợc Ngài là đấng Nhất thiết trí hay không?" 

Các ngƣời Bà-la-môn ƣa uống sữa, thƣờng qua lại chỗ các ngƣời chăn trâu mà 

làm thân thiện. Những ngƣời chăn trâu do đó đƣợc nghe danh hiệu về các kinh 

sách  của  Bà-la-môn,  nên  nói  với  nhau:  "Phƣơng  pháp  trị  bệnh,  phƣơng  pháp 

chiến  đấu,  phƣơng  pháp  xem  tinh  tú,  phƣơng  pháp  tế  trời,  ca  múa,  phƣơng 

pháp luận nghị, nạn vấn v.v… sáu mƣơi bốn thứ kỷ nghệ thế gian ấy, con vua 

Tịnh-phạn học rộng nghe nhiều, thì biết những việc ấy không khó, nhƣng mà từ 

khi sanh đến nay không hề chăn Trâu. Vậy chúng ta hãy lấy bí pháp chăn trâu 

để hỏi, nếu giải đáp đƣợc thì mới thật là bậc Nhất thiết trí". 

Bàn  nhƣ  vậy  xong,  họ  cùng  nhau  bƣớc  vào  vƣờn  Trúc  (Venuvana),  thấy  ánh 

sáng của Phật chiếu khắp rừng, tiến tới trƣớc tìm Phật; thấy Phật ngồi dƣới cây, 

trạng tợ núi  vàng, nhƣ sữa tƣơi rót  vào lửa,  cháy  rực  sáng ngời, hoặc tợ nhƣ 

vàng ròng rải màu Tử kim trên khắp rừng Trúc, trông không  biết chán, tâm rất 

hoan hỷ, cùng nhau nói: 

 "Nay, Thích Sư tử này,  

 Có Nhất thiết trí không? 

 Trông thấy đều vui mừng, 

 Việc ấy cũng đủ rồi. 

 Quang minh sáng bậc nhất, 

 Nhan mạo rất quí trọng. 

 Thân tướng uy đức đủ, 

 Tương xứng danh hiệu Phật. 

 Tướng, tướng đều phân minh 

 Uy thần cũng đầy đủ, 

 Phúc đức tự rạng rỡ, 

 Ai thấy cũng ái kính. 

 Thân ở trong vòng sáng, 

 Người xem không hề chán. 

 Nếu có Nhất thiết trí, 

 Tất có công đức ấy. 

 Hết thảy các màu vẻ, 

 Tượng châu báu trang nghiêm. 

 Muốn sánh diệu thân này, 

 Không thể nào sánh được. 

 Làm thỏa mãn người xem, 

 Khiến được vui bậc nhất, 

 Thấy rồi sanh tịnh tín, 

 Tức là Nhất thiết trí".  

Suy nghĩ nhƣ vậy xong, họ lễ Phật rồi ngồi xuống, hỏi Phật: "Ngƣời chăn trâu có 

mấy điều thành tựu để cho bầy trâu nhiều thêm và an ổn? Có mấy điều không 

thành tựu, khiến bầy trâu không thêm, không an ổn?" Phật đáp: "Có mƣời một 

điều  để  ngƣời  chăn  trâu  làm  cho  bầy  trâu  nhiều  thêm  và  an  ổn.  Những  gì  là 

mƣời một? Đó là biết sắc, biết tƣớng, biết mổ xẻ, biết che vết thƣơng, biết hun 

khói, biết đƣờng đi tốt, biết chỗ trâu thích hợp, biết khéo đƣa qua sông, biết chỗ 

an ổn, biết giữ sữa, biết nuôi trâu chúa. Nếu ngƣời chăn trâu biết mƣời một điều 

này thì có thể làm cho bầy trâu thêm nhiều và an ổn. Tỳ-kheo cũng nhƣ thế, nếu 

biết mƣời một pháp thì có thể làm cho thiện pháp tăng trƣởng.    

 - Sao lại gọi là biết sắc? Là biết sắc đen, sắc trắng, tạp sắc. Tỳ-kheo cũng thế, 

biết tất cả sắc đều là tứ đại và tứ đại sở tạo. 

 - Sao lại gọi là biết tướng? Là biết trâu có tƣớng tốt hay không có tƣớng tốt, khi 

hợp với bầy trâu khác nhân tƣớng mà biết. Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy, thấy tƣớng 

thiện nghiệp biết là ngƣời trí, thấy tƣớng ác nghiệp biết là ngƣời ngu. 

 - Sao lại gọi là biết mổ x trâu bị các loại trùng hút máu thì vết thƣơng lở ra, mổ xẻ 

thời  trừ  hại,  thời  vui  tƣơi.  Tỳ-kheo  cũng  nhƣ  vậy,  bị  trùng  giác  quán  ác  tà  hút 

máu thiện căn, tăng trƣởng vết thƣơng lòng, trừ bỏ thời đƣợc an ổn. 

 - Sao lại gọi là biết che vết thương?  Là biết lấy vải, cỏ, lá để ngăn ngừa chỗ muỗi 

mòng chích đốt. Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy, lấy pháp chánh quán để che vết thƣơng 

sáu căn không để bị các ác trùng phiền não tham dục, sân nhuế châm chích, làm 

tổn thƣơng. 

 - Sao lại gọi là biết hun khói?  Hun khói là để trừ muỗi mòng, trâu ở xa thấy khói 

thì nhắm theo mà về nhà. Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy, đúng nhƣ điều đƣợc nghe mà 

thuyết để trừ các muỗi mòng kiết sử. Dùng khói thuyết pháp để dắt dẫn chúng 

sanh đi vào nhà thật tƣớng không, vô nhã. 

 -  Sao  lại  gọi  là  biết  đường  đi?  Biết  con  đƣờng  trâu  đi  về  tốt  hay  xấu.  Tỳ-kheo 

cũng nhƣ vậy, biết  Tám thánh đạo có thể đƣa đến Niết-bàn, lìa con đƣờng ác 

đoạn và thƣờng. 

 -  Sao  lại  gọi  là  biết  chỗ  trâu  thích  hợp?  Là  biết  làm  cho  trâu  sinh  sôi,  an  ổn,  ít 

bệnh. Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy, lúc thuyết Phật pháp, đƣợc pháp hỷ thanh tịnh, các 

thiện căn tăng thịnh.    

 - Sao lại gọi là biết khéo đưa qua sông?  Biết chỗ dễ vào, dễ qua, không sóng dữ, 

trùng độc. Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy, hay đến chỗ Tỳ-kheo đa văn hỏi pháp, ngƣời 

thuyết pháp biết rõ  ngƣời nghe lợi căn  hay độn  căn, phiền  não  nhẹ hay nặng, 

khiến họ khéo léo sang bờ, qua đƣợc an ổn. 

 - Sao lại gọi là biết chỗ an ổn?  Biết chỗ ở không có cọp beo, sƣ tử, ác trùng, độc 

thú. Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy, biết Bốn niệm xứ là an ổn không có ác Ma, độc thú 

phiền não. Tỳ-kheo vào đó thời không hoạn nạn. 

 - Sao lại gọi là biết giữ sữa?  Trâu mẹ ái niệm trâu con nên cho sữa. Vì sữa giữ 

lại  một  phần  nên  trâu  mẹ  vui  mừng,  thời  tiếp  nối  không  khô  kiệt,  chủ  trâu  và 

ngƣời chăn trâu ngày ngày có ích. Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy, hàng cƣ sĩ áo trắng 

cấp thí  áo mặc, thức ăn, nên biết tiết lƣợng, không khiến khánh kiệt, thời  Đàn 

việt hoan hỷ, tín tâm không dứt, ngƣời thọ nhận đƣợc đầy đủ, không thiếu. 

 - Sao lại gọi là biết nuôi trâu chúa?  Bảo hộ trâu đực lớn, vì nó giữ gìn đàn trâu, 

nên phải nuôi nấng không để ốm gầy, cho uống dầu mè, trang sức bằng anh lạc, 

ra dấu hiệu với cái Tù-và sắt, biết cọ xát, khen ngợi v.v… Tỳ-kheo cũng nhƣ vậy. 

Trong chúng Tăng có bậc đại nhân uy đức, hộ trì ích lợi Phật pháp, hàng phục 

ngoại đạo, hay khiến tám chúng gieo trồng các thiện căn, thì nên tùy chỗ sở nghi 

của bậc ấy mà cung kính cúng dƣờng". 

Các ngƣời chăn trâu nghe nói nhƣ thế rồi, suy nghĩ: "Bọn ngƣời chăn trâu chúng 

ta biết đƣợc không quá ba, bốn việc, các ông thầy của chăn trâu biết nhiều hơn 

nữa cũng không quá năm, sáu việc". Nay nghe nhƣ vậy tán thán là chƣa từng 

có:  "Nếu  biết  đƣợc  việc  này,  thì  việc  khác  cũng  thế.  Thật  là  bậc  Nhất  thiết  trí, 

không còn nghi ngờ gì nữa!" 

Nhƣ trong kinh ấy nói rộng, vì thế nên biết có bậc Nhất thiết trí. 

 Hỏi: Thế gian đúng ra không có bậc Nhất thiết trí, vì sao? Vì không ai thấy bậc 

Nhất thiết trí? 

 Đáp: Không phải vậy. Không thấy có hai cách, không thể vì không thấy mà nói 

không có: Một là, việc thật có, vì nhân duyên che lấp mà không thấy. Cũng nhƣ 

giòng họ ban sơ của ngƣời, cân nặng của núi Tuyết, hay vô số cát bên bờ sông 

Hằng, thật có mà không thể biết. Hai là thật không có nên không thấy, nhƣ cái 

đầu thứ hai, cánh tay thứ ba của một ngƣời, không có nhân duyên che lấp mà 

vẫn  không  thể  thấy.  Cũng  thế,  bậc  Nhất  thiết  trí  ấy  vì  nhân  duyên  che  lấp  mà 

ngƣơi không thấy, chứ chẳng phải không có bậc Nhất thiết trí. Nhân duyên che 

lấp  ấy  là  những  gì?  Là  chƣa  có  đƣợc  bốn  tín  tâm,  đắm  trƣớc  tà  ác.  Ngƣời  vì 

nhân duyên ấy che lấp nên không thấy bậc Nhất thiết trí. 

 Hỏi:  Vì  những  điều  để  biết  thì  vô  lƣợng,  nên  không  có  bậc  Nhất  thiết  trí.  Các 

pháp  vô lƣọng  vô biên, nhiều ngƣời hợp lại còn không biết nổi,  huống chi một 

ngƣời; vì vậy không có bậc Nhất thiết trí? 

 Đáp: Nhƣ các pháp vô lƣợng, trí tuệ cũng vô lƣợng vô số vô biên. Nhƣ cái hộp 

to thì cái nắp cũng to, hộp nhỏ thì cái nắp cũng nhỏ. 

 Hỏi:  Phật  chỉ  tự  thuyết  Phật  pháp,  không  thuyết  các  kinh  khác  nhƣ  phƣơng 

thuốc, tinh tú, toán số, sách vở thế gian, những pháp nhƣ thế, nếu là bậc Nhất 

thiết trí, tại sao không thuyết? Vì thế nên biết là chẳng phải bậc Nhất thiết trí? 

 Đáp: Tuy Phật biết  hết thảy các pháp, nhƣng có cần dùng  mới  nói, không cần 

dùng không nói. Có ngƣời hỏi mới nói, không hỏi không nói. 

Lại nữa, hết thảy pháp lƣợc có ba thứ: Một là pháp hữu vi, hai là pháp vô vi, ba 

là pháp không thể nói. Ba thứ đó gồm hết thảy pháp. 

 Hỏi: Có mƣời bốn nạn vấn mà Phật không đáp, nên biết không phải là bậc Nhất 

thiết trí. Mƣời bốn nạn vấn là những gì? Là: (1-4) Thế giới và ngã là thƣờng, hay 

vô  thƣờng?  hay  cũng  thƣờng  cũng  vô  thƣờng?  hay  chẳng  phải  thƣờng  chẳng 

phải  vô  thƣờng?  (5-8)  Thế  giới  và  ngã  có  biên,  hay  không  biên?  Vừa  cũng  có 

biên cũng không biên?; vừa chẳng phải có biên chẳng phải không biên? (9-12) 

Sau khi chết có linh hồn đi đến đời sau hay không có linh hồn đi đến đời sau? 

hay cũng có linh hồn cũng không linh hồn đi đến đời sau? hay cũng chẳng phải 

có linh hồn chẳng phải không linh hồn đi đến đời sau? (13-14) Thân là linh hồn? 

hay thân khác linh hồn? Nếu Phật là bậc Nhất thiết trí, vì sao không đáp mƣời 

bốn nạn vấn này? 

 Đáp:  Việc  ấy không  thật nên  không đáp. Các pháp là thƣờng, không  có lẽ đó. 

Các pháp là đoạn diệt, cũng không có lẽ đó; vì vậy nên Phật không đáp. Ví nhƣ 

có ngƣời hỏi vắt sừng trâu đƣợc mấy đấu sữa. Đó không phải câu hỏi không cần 

đáp. 

Lại nữa, thế giới vô cùng nhƣ bánh xe, không đầu, không cuối. 

Lại nữa, đáp vấn nạn ấy, không có lợi mà có hại, là rơi vào tà ác. Phật biết mƣời 

bốn nạn vấn ấy che lấp Tứ đế, che lấp Thật tƣớng các pháp. Nhƣ chỗ đi qua có 

ác thú, không nên dẫn ngƣời đi qua, chỗ an ổn không hoạn nạn, có thể chỉ cho 

ngƣời đi qua. 

Lại nữa, có ngƣời nói việc ấy không phải là bậc Nhất thiết trí thời không thể hiểu. 

Vì ngƣời không thể hiểu nên Phật không đáp. 

Lại nữa, nếu ngƣời, việc không nói có, việc có nói không, ấy gọi không phải là 

bậc Nhất thiết trí. Bậc Nhất thiết trí thì việc có nói có, việc không nói không. Đức 

Phật, việc có chẳng nói không, việc không chẳng nói có, chỉ nói: "Thật tƣớng các 

pháp, sao lại  không  gọi là bậc Nhất thiết trí?  Ví nhƣ mặt trời, bình đẳng chiếu 

khắp, không tạo nên chỗ cao thấp, cũng không tạo nên bình địa. Phật cũng nhƣ 

thế, không khiến cho có làm thành không, không làm thành có, mà thƣờng nói về 

trí tuệ chơn thật chiếu soi các pháp. Nhƣ có một đạo nhân hỏi Phật: "Mƣời hai 

nhân duyên do Phật làm hay do ngƣời khác làm." Phật nói: "Ta không làm Mƣời 

hai nhân duyên, ngƣời khác cũng không làm". Dù có Phật hay không có Phật, thì 

sanh  vẫn  làm  nhân  duyên  cho  già  chết,  pháp  ấy  quyết  định  thƣờng  trú.  Phật 

thƣòng nói sanh làm nhân duyên cho già chết, cho đến Vô minh làm nhân duyên 

cho các Hành. 

Lại nữa, trong mƣời bốn nạn vấn, nếu trả lời thì sai lầm. Nhƣ có ngƣời hỏi đứa 

con  của  ngƣời  lại  cái,  của  con  gái  đá  là  cao  hay  thấp,  đẹp  hay  xấu?  Điều  ấy 

không nên trả lời vì không có đứa con ấy. 

Lại nữa, mƣời bốn nạn vấn ấy là tà kiến không chân thật. Phật chỉ nói những gì 

chân thật, nên bỏ qua không đáp. 

Lại nữa, bỏ qua không đáp tức là đáp. Có bốn cách đáp: Một là quyết định đáp, 

nhƣ nói Phật là an ổn nhất trong Niết-bàn. Hai là giải nghĩa đáp. Ba là đáp bằng 

cách hỏi trở lại. Bốn là bỏ qua không đáp. Ông nói: "không có bậc Nhất thiết trí", 

có lời ấy nhƣng vô nghĩa, ấy là đại vọng ngữ. Thật có bậc Nhất thiết trí, vì sao? 

Vì đã chứng đƣợc Mƣời lực nhƣ: Vì biết đấy là xứ hay phi xứ, vì biết nhân duyên 

quả báo, vì biết các Thiền định giải thoát, vì biết căn thiện ác của chúng sanh, vì 

biết các thứ lạc dục, trí giải, vì biết đủ thứ vô lƣợng tánh của thế gian, vì biết hết 

thảy  trú  xứ  của  đạo,  vì  biết  nhớ  rõ  hành  xứ  của  đời  trƣớc,  vì  đƣợc  thiên  nhãn 

phân minh, vì biết hết thảy lậu tận, vì biết phân tịnh và bất tịnh, vì thuyết thƣợng 

pháp trong  hết thảy  thế giới,  vì đƣợc  vị  cam lồ,  vì đƣợc trung đạo,  vì biết thật 

tƣớng của hết thảy pháp hữu vi, vô vi, vì vĩnh viễn xa lìa tham dục của ba cõi. Do 

các nhân duyên nhƣ thế nên Phật là bậc Nhất thiết trí. 

 Hỏi:  Có bậc Nhất thiết trí, ai là ngƣời ấy? 

 Đáp: Đó là bậc đệ nhất đại nhân (Mahapurasa), là đấng Tam giới tôn (Trailoky-

yajyestha) hiệu là Phật, nhƣ kệ tán Phật: 

 "Chuyển luân vương đản sanh,  

 Như mặt trời, trăng, đèn 

 Dòng quý tộc Thích-ca, 

 Thái tử vua Tịnh-phạn. 

 Khi sanh động ba ngàn, 

 Tu-di và nước biển, 

 Vì phá già, bệnh, chết, 

 Thương xót nên ra đời. 

 Sanh ra đi bảy bước, 

 Ánh sáng khắp mười phương, 

 Nhìn bốn phương nói lớn: 

 Ta sanh, thai phần hết. 

 Thành Phật thuyết diệu pháp, 

 Tiếng lớn gióng trống pháp, 

 Để giác tĩnh chúng sanh, 

 Đời ngủ say vô minh. 

 Việc hy hữu xuất hiện, 

 Đủ các thứ như vậy, 

 Chư thiên và người đời, 

 Thấy rồi đều hoan hỷ. 

 Tướng thân Phật trang nghiêm, 

 Mặt như trăng rằm sáng, 

 Hết thảy nam hoặc nữ, 

 Nhìn thấy không biết chán. 

 Sanh thân nhờ nhũ bộ. 

 Mạnh hơn vạn Voi chúa, 

 Sức thần túc vô thượng, 

 Sức trí tuệ vô lượng. 

 Thân Phật tỏa sáng lớn, 

 Soi sáng quanh thân Phật, 

 Phật ở giữa ánh sáng, 

 Như trăng giữa ánh sáng. 

 Các thứ ác hủy Phật, 

 Phật cũng không ác tưởng. 

 Các thứ xưng tán Phật, 

 Phật cũng không hỷ tưởng. 

 Đại từ, xem chúng sanh, 

 Oán thân đều như nhau, 

 Hết thảy loài hữu thức, 

 Đếu biết rõ việc này. 

 Sức nhẫn nhục từ bi, 

 Nên thắng hết tất cả, 

 Vì độ thoát chúng sanh, 

 Đời đời chịu cần khổ. 

 Mà tâm thường nhất định, 

 Vì chúng làm lợi ích, 

 Trí tuệ lực có mười, 

 Vô úy lực có bốn. 

 Bất cọng có mười tám, 

 Kho công đức vô lượng, 

 Có vô số như vậy, 

 Công đức lực hy hữu. 

 Như Sư tử vô úy, 

 Phá pháp của ngoại đạo, 

 Chuyển pháp luân vô thượng, 

 Độ thoát hết ba cõi".  

Ấy gọi là Bà-già-bà. Nghĩa của Bà-già-bà là vô lƣợng, nếu nói rộng nữa thì sẽ bỏ 

việc khác, cho nên nói lƣợc. 

 (Hết cuốn 2 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 3 

Chƣơng 4 

GIẢI THÍCH: TRÚ VƢƠNG-XÁ THÀNH 

KINH: Trú ở Thành Vƣơng-xá 

LUẬN:   

 Hỏi: Sao không nói ngay pháp Bát-nhã Ba-la-mật, mà nói Phật trú ở thành? 

 Đáp:  Nói phƣơng xứ, thời gian và nhân vật, khiến lòng ngƣời sanh tịnh tín vậy. 

Sao gọi là trú? Thân có bốn oai nghi là:  Nằm, ngồi, đi, đứng, ấy gọi là trú. Lại 

nữa, để làm khiếp sợ bọn Ma quân và khiến chúng đệ tử hoan hỷ nhập vào các 

Thiền định, cho nên Phật trú ở thành Vƣơng-xá này. 

Lại nữa, có ba thứ trú là: Thiên trú, Phạm trú và Thánh trú. Trú pháp của trời Lục 

dục gọi là Thiên trú. Trú pháp của Phạm-thiên cho đến Phi-phi-tƣởng-thiên, ấy 

gọi là Phạm trú. Trú pháp của chƣ Phật, Bích-chi Phật, A-la-hán gọi là Thánh trú. 

Trong ba trú pháp ấy, đức Phật trú nơi trú pháp của bậc Thánh; vì thƣơng xót 

chúng sanh nên trú ở thành Vƣơng-xá. 

Lại  nữa,  làm  ba  việc  bố  thí,  trì  giới,  thiện  tâm  gọi  là  Thiên  trú.  Tu  bốn  tâm  vô 

lƣợng là Từ, Bi, Hỷ, Xả gọi là Phạm trú. Tu ba tam muội là: Không, Vô tƣớng, Vô 

tác, gọi là Thánh trú. Phật ở trong trú pháp của bậc Thánh. 

Lại nữa, có bốn thứ trú là: Thiên trú, Phạm trú, Thánh trú và Phật trú. Ba thứ nhƣ 

trên đã nói. Phật trú là: Vô lƣợng tam muội nhƣ Thủ Lăng Nghiêm v.v… Mƣời 

lực, Mƣời tám pháp bất cọng, các thứ tuệ nhƣ Nhất thiết trí, v.v… và mƣời tám 

vạn bốn ngàn môn Pháp tạng độ ngƣời. Những công đức của chƣ Phật nhƣ vậy, 

là chỗ trú xứ của Phật. Phật trú ở trong đó. 

 Lược nói về "Trú" đã xong. 

 Nay nói về "thành Vương-xá" 

 Hỏi:  Các đại thành nhƣ Xá-bà-đề, Ca-tỳ-la, Ba-la-nại đều có các nhà vua, cớ sao 

chỉ gọi thành này là Vƣơng-xá? 

 Đáp:  Có ngƣời nói: Vua nƣớc Ma-kiệt-đà (Magadha) có ngƣời con một đầu, hai 

mặt, bốn cánh tay. Ngƣời thời bấy giờ cho là bất tƣờng. Vua liền xé thân và đầu 

ngƣời con đem quăng ra đồng vắng. Nữ quỷ La-sát tên là Xà-la, hiệp thân nó lại 

đem về nuôi, sau lớn thành ngƣời, sức mạnh gồm thâu các nƣớc, làm vua thiên 

hạ,  bắt  tám  vạn  bốn  ngàn  quốc  vƣơng,  giam  ở  trong  năm  núi  này.  Do  lực  thế 

mạnh  trị  cõi  Diêm-phù-đề,  ngƣời  Diêm-phù-đề  nhân  đó  gọi  núi  này  là  thành 

Vƣơng-xá. 

Lại  nữa,  có  ngƣời  nói  rằng  trong  thành  của  vua  Ma-kiệt-đà  ở  trƣớc  đây  bị  lửa 

cháy, mỗi lần cháy mỗi lần làm lại, nhƣ thế đến bảy lần, quốc dân mệt mỏi, vua 

rất lo sợ, họp các ngƣời trí hỏi ý kiến, có ngƣời nói nên đổi chỗ ở, vua liền tìm 

chỗ ở, thấy năm núi này bao quanh nhƣ thành, liền dựng Cung điện trong đó mà 

ở. Do vậy mà nó có tên là thành Vƣơng-xá. 

Lại nữa, thời cổ đại, nƣớc này có vua tên là Bà-tẩu, tâm nhàm chán thế pháp, 

xuất gia làm tiên nhân. Lúc ấy, các Bà-la-môn tại gia cùng với các tiên nhân xuất 

gia luận nghị. Bà-la-môn tại gia nói: "Kinh thơ nói: Trong khi tế trời phải giết vật 

và ăn thịt". Các vị tiên nhân xuất gia lại nói: " Trong khi tế trời, không nên giết 

vật, ăn thịt". 

Họ cùng nhau tranh cãi mãi. Các Bà-la-môn xuất gia nói: "Ở đây có vị Đại vƣơng 

xuất gia làm tiên nhân, các ngƣơi tin tƣởng chăng?" Các Bà-la-môn tại gia nói: 

"Tin". Các vị tiên nhân xuất gia nói: "Ta nhờ ngƣời này làm chứng, hôm sau sẽ 

hỏi". Các Bà-la-môn tại gia ngay đêm ấy, đi đến trƣớc chỗ tiên nhân Bà-tẩu, hỏi 

mọi  việc  xong,  nói  với  tiên  nhân  Bà-tẩu:  "Ngày  mai  luận  nghị,  ông  hãy  giúp 

chúng tôi". 

Nhƣ  vậy,  ngày  mai  khi  luận  nghị,  các  tiên  nhân  xuất  gia  hỏi  tiên  nhân  Bà-tẩu: 

"Trong khi tế trời, có nên giết vật ăn thịt chăng?" Tiên nhân Bà-tẩu đáp: "Theo 

pháp của Bà-la-môn, trong khi tế trời nên giết vật ăn thịt ". Các tiên nhân xuất gia 

hỏi tiếp: "Còn thật tâm ông thì sao, có nên giết vật ăn thịt chăng?" Tiên nhân Bà-

tẩu  nói:  "Vì  tế  trời  nên  giết  vật  ăn  thịt.  Con  vật  bị  chết  trong  khi  tế  trời  đó,  sẽ 

đƣợc  sinh  lên  trời".  Các  tiên  nhân  xuất  gia  nói:  "Ông  nói  không  phải,  ông  đại 

vọng ngữ!" Rồi họ liền thóa mạ, nói: "Ngƣơi là kẻ mắc tội, diệt đi!". Lúc ấy, tiên 

nhân Bà-tẩu liền bị  chôn  xuống đất, lút  mắt cá. Đó là cánh  cửa ban đầu mở  ra 

cho kẻ có tội lớn. Các tiên nhân xuất gia nói: "Ngƣơi nên nói thật, nếu cố vọng 

ngữ thì thây ngƣơi sẽ bị chôn vào trong đất". Tiên nhân Bà-tẩu nói: "Tôi biết vì tế 

trời mà giết vật ăn thịt, không tội". Tức thì lại bị chôn vào trong đất đến đầu gối. 

Nhƣ  vậy,  chôn  dần  đến  lƣng,  đến  cổ.  Các  tiên  nhân  xuất  gia  nói:  "Ngƣơi  nay 

vọng ngữ, thì phải chịu quả báo hiện tại nhƣ thế; còn nếu nhƣ ngƣơi nói thật, tuy 

bị chôn xuống đất nhƣng chúng tôi vẫn có thể cứu ngƣơi ra, tha tội cho". 

Bấy giờ tiên nhân Bà-tẩu tự suy nghĩ: "Ta là ngƣời quý trọng, không nên nói hai 

lời. Lại trong bốn pháp Vệ-đà của Bà-la-môn, có nói đủ nhân duyên khen ngợi 

phép tế trời; chỉ ta một ngƣời chết có gì đủ kể", nên vẫn một lòng nói: " Trong 

pháp tế trời, giết vật ăn thịt không tội". Các tiên nhân xuất gia nói: " Ngƣơi là kẻ 

trọng  tội,  diệt  đi,  không  cần  nhìn  thấy  ngƣơi  nữa!".  Khi  ấy  toàn  thân  Bà-tẩu  bị 

chìm trong lòng đất. 

Từ đó về sau và cho đến ngày nay, thƣờng theo vƣơng pháp của tiên nhân Bà-

tẩu, mỗi khi tế trời đều giết vật. Đƣơng lúc hạ đao giết thì nói "Bà-tẩu giết ngƣơi". 

Con của Bà-tẩu tên là Quảng-xa, kế vị làm vua, sau cũng nhàm chán thế pháp, 

nhƣng lại không thể xuất gia. Quảng-xa suy nghĩ nhƣ vầy: "Tiên vƣơng cha ta 

xuất gia mà bị chôn sống, nếu trị vì thiên hạ, thì còn gây tội lớn. Ta nay nên tự 

xử thế nào đây?" Trong lúc suy nghĩ nhƣ thế, vua bỗng nghe trong hƣ không có 

tiếng nói: "Ngƣơi nếu đi đến gặp chỗ mà ngƣơi thấy hiếm có, khó gặp đƣợc, thì 

ngƣơi nên làm nhà trong đó mà ở". 

Nói lời ấy xong, liền không còn nghe tiếng nữa. Chƣa bao lâu, vua đi săn, thấy 

một con Nai chạy mau nhƣ gió, vua đuổi theo mà không kịp, bèn đuổi mãi không 

dừng, bá quan tùy tùng không ai theo kịp cả. Đi dần tới trƣớc, vua thấy có năm 

hòn núi bao vây nghiêm ngặt vững chắc, đất bằng phẳng, cỏ non nhỏ mịn, hoa 

đẹp  khắp  nơi,  đủ  thứ  cây  rừng,  hoa  quả  đầy  dẫy,  suối  ấm,  ao  tắm  đều  trong 

sạch.  Đất  ấy  trang  nghiêm,  nơi  nơi  có  rải  hoa  trời,  hƣơng  trời,  nghe  tấu  nhạc 

trời. Lúc bấy giờ, các kỹ nhạc Càn-thát-bà vừa thấy vua lại, đếu tự rút lui, vua 

nghĩ: "Đây là chỗ hy hữu chƣa từng thấy, vậy đúng là ta nên làm nhà mà ở đây". 

Suy nghĩ nhƣ vậy xong, quần thần bá quan tìm dấu mà đến. Vua nói với quần 

thần: "Trƣớc kia, ta nghe thấy trong hƣ không có tiếng nói: Ngƣơi nếu đi đến chỗ 

mà thấy là chỗ hiếm có, khó gặp thì ngƣơi nên làm nhà mà ở đó. Nay ta đã thấy 

nơi hiếm có này, ta hãy làm nhà ở trong đó". Vua liền bỏ thành cũ mà ở núi đó. 

Vị vua ấy đầu tiên trú ở nơi đó, từ đó về sau, đời đời tiếp nối ở đó. Vị vua ấy tiên 

khởi tạo lập Cung xá, nên gọi là thành Vƣơng-xá. 

 Lược nói "Thành Vương-xá" đã xong. 







KINH: Trong núi Kỳ-xà-quật. 

LUẬN: "Kỳ xà" là chim Thứu, "Quật" là núi 

 Hỏi: Sao gọi là Thứu đầu sơn? 

 Đáp:   Núi  ấy  đỉnh  tợ  chim  Thứu.  Ngƣời  ở  thành  Vƣơng-xá  thấy  núi  ấy  tợ  chim 

Thứu,  nên  cùng  nhau  truyền  miệng  nói  là  Thứu  đầu  sơn,  nhân  đó  mà  gọi  là 

Thứu đầu sơn. 

Lại  nữa,  trong  rừng  Thi-đà  ở  phía  nam  thành  Vƣơng-xá,  có  nhiều  xác  ngƣời 

chết, các chim Thứu thƣờng đến ăn rồi trở lại đậu ở đầu núi, ngƣời bấy giờ bèn 

gọi là Thứu đầu sơn. Núi này là núi cao lớn nhất trong năm núi, có nhiều rừng 

đẹp, nƣớc tốt, các bậc Thánh hay ở đó. 

 Hỏi: Đã biết nghĩa của núi Kỳ-xà-quật, còn vì sao Phật trú ở thành Vƣơng-xá? 

Pháp của chƣ Phật là từ bi đối với tất cả, nhƣ mặt trời chiếu sáng vạn vật không 

đâu là không tới. Có các thành lớn nhƣ Âu-kỳ-ni, Phú-lâu-na Bạt-đàn, A-lam-xa-

đa-la, Phất-ca-la-bà-đa… những thành lớn nhƣ vậy, đông đúc, giàu vui, sao Phật 

không  trú  ở  đó,  mà  thƣờng  trú  ở  thành  Vƣơng-xá  và  Xá-bà-đề  (Xá-vệ)?  Các 

thành Ba-la-nại, Ca-tỳ-la-bà, Chiêm-bà, Ta-sí-đa, Câu-diệm-tỳ, Cƣu-lâu v.v… tuy 

có khi Phật trú ở các nơi đó, nhƣng phần nhiều Phật trú ở thành Vƣơng-xá và 

Xá-bà-đề. Làm sao biết Phật phần nhiều trú ở hai nơi đó? Vì thấy các kinh Phật 

phần nhiều nói ở hai thành ấy, mà ít nói ở thành khác? 

 Đáp:  Phật tuy đại từ với khắp cả, nhƣng các đại thành Âu-kỳ-ni v.v… là nơi biên 

quốc nên không trú ở. Lại không ở đất Di-ly-xa, vì kẻ tệ ác nhiều, thiện căn chƣa 

thuần thục, nhƣ kệ nói: 

 "Như ánh mặt trời chiếu,  

 Hoa đến lúc thì nở,  

 Nếu hoa chưa thể nở, 

 Không thể ép phải nở. 

 Phật cũng lại như thế, 

 Bình đẳng mà thuyết pháp, 

 Thiện căn chín thì nở, 

 Chưa chín thời không nở. 

 Vì vậy nên Thế Tôn, 

 Trú trong ba hạng người, 

 Lợi trí, thiện căn chín, 

 Kiết sử phiền não mỏng".  

Lại nữa, vì tri ân nên Phật phần nhiều trú ở hai thành Vƣơng-xá và Xá-bà-đề. 

 Hỏi: Vì tri ân nhƣ thế nào mà phần nhiều trú ở hai thành ấy? 

 Đáp:  Nƣớc Kiều-tát-la là nơi đức Phật đản sanh. Nhƣ Phật trả lời vua Tần-bà-ta-

la (Bimbisara) rằng: 

 "Có Quốc độ tốt đẹp,  

 Ở tại bên núi Tuyết,  

 Giàu vui, nhiều báu lạ, 

 Tên gọi là Kiều-tát-la (Kosala) 

 Họ Thích, giống mặt trời, 

 Ta sanh trong họ đó, 

 Tâm chán già, bệnh, chết 

 Xuất gia cầu Phật đạo".  

Lại, vua Ba-tƣ-nặc (Prasenajit), Quốc chủ nƣớc Kiều-tát-la (Kosala) trú ở trong 

đại thành Xá-bà-đề (Sravatthi). Phật là Pháp chủ cũng trú ở thành này, vì hai chủ 

thì nên ở một nơi, nên Phật phần nhiều trú ở Xá-bà-đề (Xá-vệ). 

Lại nữa, nƣớc Kiều-tát-la là nơi sanh thân của Phật, vì tri ân nên Phật trú ở Xá-

bà-đề nhiều. 

 Hỏi: Nếu vì tri ân mà ở Xá-bà-đề nhiều, thì nƣớc Ca-tỳ-la-vệ gần chỗ Phật sanh, 

sao không trú ở đó nhiều? 

 Đáp:   Phật  đã  dứt  hết  kiết  sử,  không  còn  dƣ  tập,  nên  dù  gần  thân  thuộc  cũng 

không sanh dị tƣởng. Nhƣng các đệ tử giòng họ Thích phần nhiều chƣa ly dục, 

nếu ở gần ngƣời thân thuộc, thời tâm nhiễm trƣớc dễ sanh. 

 Hỏi: Vì sao Phật không bảo hộ cho các đệ tử ngƣời thành Xá-bà-đề, mà lại trú ở 

đó nhiều? 

 Đáp: Đệ tử ở Ca-tỳ-la-bà nhiều. Khi Phật mới trở về nƣớc cùng với  một nghìn 

Tỳ-kheo của anh em Ca-diếp, họ là những ngƣời trƣớc đã tu theo pháp Bà-la-

môn, hành khổ hạnh trong núi nên thân hình tiều tụy. Lúc Phụ vƣơng của Ngài 

trông thấy họ, cho rằng các Tỳ-kheo ấy không đủ để làm rạng rỡ cho đức Thế 

Tôn,  vua  liền  chọn  con  em  của  các  quý  nhân  họ  Thích  và  các  tráng  niên  của 

thƣờng nhân, mỗi hộ một ngƣời khiến xuất gia. Trong số đó, có ngƣời thiện tâm 

vui đạo, có ngƣời không vui; còn các Tỳ-kheo ấy, vua giữ lại không cho họ trở về 

bản  xứ.  Còn  chúng  đệ  tử  ngƣời  Xá-bà-đề  thì  không  nhƣ  vậy,  vì  vậy  nên  Phật 

thƣờng trú ở Xá-bà-đề mà không thƣờng trú ở Ca-tỳ-la-bà. 

Lại nữa, phép  xuất  gia không nên ở gần thân thuộc, vì gần thân thuộc tâm dễ 

nhiễm trƣớc, nhƣ lửa nhƣ rắn. Nhƣ con các Bà-la-môn tại gia, vì sự học vấn mà 

không ở tại quê nhà, huống là hàng xuất gia Sa-môn. 

Lại nữa, thành Xá-bà-đề lớn, thành Ca-tỳ-la-bà không đƣợc nhƣ  vậy. Thành ở 

Xá-bà-đề có chín ức nhà, nếu trú ở đó ít thời gian thì không thể độ đƣợc nhiều 

ngƣời, vì vậy cần phải trú ở đó lâu hơn. 

Lại nữa, thành Ca-tỳ-la-bà là nơi Phật đản sinh; ngƣời trong đó đã tập hành lâu 

ngày, thiện căn thuần thục, trí tuệ lanh lợi, Phật chỉ ở đó một thời gian ngắn để 

thuyết pháp, không cần đợi lâu, hóa độ xong rồi đi. Còn ngƣời ở Xá-bà-đề, hoặc 

mới tập hành, hoặc tập hành đã lâu, hoặc thiện căn thuần thục, hoặc thiện căn 

chƣa thuần thục, hoặc lợi căn, hoặc độn căn, vì học nhiều thứ kinh thơ mà tâm 

lanh lợi, rơi vào các lƣới tà kiến, thờ đủ hạng thầy, thuộc đủ loại trời, và ngƣời 

tạp  hành  nhiều,  vì  vậy  Phật  ở  đó  lâu.  Nhƣ  thầy  trị  ung  nhọt,  biết  mụn  nhọt  đã 

chín, phá cho vỡ mủ ra, xức thuốc rồi đi, nếu mụn nhọt chƣa chín thời ở lại lâu 

mà bôi, chớm thuốc. Phật cũng nhƣ vậy, nếu đệ tử thiện căn thuần thục thì giáo 

hóa xong liền đi đến chỗ khác; nếu đệ tử có thể độ mà thiện căn chƣa thuần thục 

thời Ngài phải ở lại lâu. 

Phật xuất hiện thế gian, chính vì muốn độ chúng sanh, đƣa đến cảnh giới Niết-

bàn, nơi vui sƣớng an ổn, cho nên phần nhiều trú ở Xá-bà-đề mà ít trú ở Ca-tỳ-

la-bà. 

Phật vì chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, thành tựu pháp thân là 

ở xóm Ƣu-lâu-tần-loa bên sông Ni-liên-thuyền thuộc nƣớc Ma-kiệt-đà, nên trú ở 

thành Vƣơng-xá nhiều. 

 Hỏi:  Đã  biết  nhân  duyên  trú  ở  thành  Vƣơng-xá  và  Xá-bà-đề  nhiều,  trong  hai 

thành ấy, sao Ngài lại trú ở thành Vƣơng-xá nhiều hơn? 

 Đáp:   Vì  báo  ân  chỗ  sanh  thân  nên  Ngài  trú  ở  thành  Xá-bà-đề  nhiều.  Hết  thảy 

chúng sanh đều nhớ nghĩ đến sanh địa, nhƣ kệ nói: 

 "Tất cả luận nghị sư,  

 Yêu mến điều mình biết,  

 Như người nhớ sanh địa, 

 Tuy xuất gia còn lụy".  

Và,  vì  để  báo  ân  đƣợc  thành  tựu  Pháp  thân  nên  Ngài  trú  ở  thành  Vƣơng-xá 

nhiều. Chƣ Phật đều yêu mến Pháp thân. Nhƣ kệ nói: 

 "Chư Phật trong quá khứ,  

 Hiện tại và vị lai,  

 Đều cúng dường, thờ kính, 

 Và tôn trọng pháp thân".  

Pháp  thân  thù  thắng  hơn  sanh  thân,  nên  trong  hai  thành  ấy,  Ngài  trú  ở  thành 

Vƣơng-xá nhiều hơn. 

Lại nữa,  vì ở đó, tinh xá có chỗ tọa thiền nhiều, chỗ khác không có, nhƣ Trúc 

Lâm  (Veluvana),  Bệ-bà-la-bạt-thứ,  Tát-đa-ban-na-cầu-ha,  Nhân-đà-thế-la-cầu-

ha,  Tát-bà  Thứ-hồn-trực-ca-bát-bà-la.  Trong  năm  núi  Kỳ-xà-quật  của  thành 

Vƣơng-xá có năm tinh xá nhƣ vậy, Trúc Lâm tinh xá ở bình địa, các nƣớc khác 

không có nhiều tinh xá nhƣ ở đây. Thành Xá-bà-đề có một tinh xá Kỳ Hoàn và 

một  Ma-già-la-mẫu-đƣờng,  không  có  nơi  thứ  ba.  Nƣớc  Ba-la-nại  có  tinh  xá  ở 

trong vƣờn Nai, tên là Lê-sƣ-bàn-đà-na. Thành Tỳ-gia-lê có hai nơi là Ma-ha-bàn 

và Lâu-xá bên bờ ao Di-hầu. Câu-diệm-di có một nơi tên là vƣờn Cù-sƣ-la. Các 

nƣớc nhƣ vậy, hoặc một nơi có tinh xá, hoặc rừng cây trống. Vì thành Vƣơng-xá 

có nhiều tinh xá thích hợp cho ngƣời tọa thiền, nên Phật trú ở đó nhiều. 

Lại nữa, trong thành đó có Lục sƣ ngoại đạo là Phú-na-la v.v… Họ tự nói ta là 

ngƣời  Nhất thiết trí,  sánh đối  với  Phật. Lại có các luận nghị  sƣ ngoại đạo nhƣ 

Trƣờng trão Phạm-chí họ Bà-ta, Câu-ca-na-đại v.v… là những oan gia của Phật, 

không  tin  Phật  pháp,  ôm  lòng  tật  đố.  Vì  có  bọn  ngƣời  đó,  nên  Phật  trú  ở  đó 

nhiều. Ví nhƣ chỗ có cỏ độc thì gần bên đó nhất định có thuốc hay. Lại nhƣ kệ 

nói: 

 "Ví như con sư tử.  

 Là vua trăm loài thú,  

 Mà thét với sâu con, 

 Tất bị chúng chê cười. 

 Nếu ở giữa cọp beo, 

 Là loài thú dũng mãnh, 

 Mà hăng hái thét to, 

 Kẻ trí nên như vậy". 

 "Các thầy luận nghị như mãnh hổ, 

 Ở trong chúng không còn sợ hãi. 

 Bậc đại trí tuệ thấy nghe nhiều, 

 Là tối đệ nhất trong chúng đó".  

Vì các ngƣời đại trí đa văn đều ở thành Vƣơng-xá, nên Phật trú ở đó nhiều. 

Lại nữa, vua Tần-bà-tà-la đến ở đền thờ Già-gia, rƣớc Phật và một ngàn A-la-

hán đã trừ kiết sử. Lúc ấy Phật thuyết pháp cho vua, vua đƣợc đạo quả Tu-đà-

hoàn, liền thỉnh Phật: "Xin Phật và tăng đi đến thành Vƣơng-xá của con, suốt đời 

thọ nhận y phục, ẩm thực, ngọa cụ, y dƣợc". Phật liền nhận lời. Vì vậy Phật trú ở 

thành Vƣơng-xá nhiều. 

Lại nữa, trong bốn phƣơng của Diêm-phù-đề, phƣơng Đông kể đầu, vì nơi mặt 

trời mọc, tiếp đến phƣơng Nam, Tây, Bắc. Tại phƣơng Đông, nƣớc Ma-kiệt-đà là 

tối thắng. Trong nƣớc Ma-kiệt-đà, thành Vƣơng-xá là tối thắng, trong đó có mƣời 

hai ức nhà. Sau khi Phật Niết-bàn, vua A-xà-thế vì lẽ nhân dân ít dần nên bỏ đại 

thành Vƣơng-xá, mà dựng một thành nhỏ bên đó, rộng và dài một do tuần, đặt 

tên  là  Ba-ta-l�hất-đa-la  (Pataliputra)  còn  lớn  hơn  các  thành  khác,  huống  gì  thành  cũ 

Vương-xá. 

Lại nữa, trong thành đó ngƣời phần nhiều thông minh, đều học rộng biết nhiều, 

các nƣớc khác không nhƣ thế. 

Lại nữa, Phật dự biết có ngƣời đáng đƣợc độ, chờ thời, chờ nói, chờ ngƣời giáo 

hóa mới có thể đắc đạo, đó là Thích-đề-hoàn-nhơn và tám vạn chƣ thiên, phải ở 

trong thạch thất của Ma-già-đà mà đắc đạo, vì thế nên Phật trú ở thành Vƣơng-

xá nhiều. 

Lại  nữa,  nƣớc  Ma-già-đà  giàu  vui,  khất  thực  dễ  đƣợc,  các  nƣớc  khác  không 

bằng. Vì ba nhân duyên: Một, vua Tần-bà-ta-la ƣớc sắc trong cung thƣờng sắm 

sửa thức  ăn cho một ngàn Tỳ-kheo. Hai, Thọ-đề-già (Y�iska) tuy sanh ở trong 

loài ngƣời mà hƣởng thọ khoái lạc chƣ thiên; lại có nhiều Ƣu-bà-tắc giàu sang. 

Ba,  Long  vƣơng  Ba-la-la  có  thiện  tâm  vâng  theo  giáo  hóa,  làm  đệ  tử  Phật, 

thƣờng làm mƣa tốt, trừ cơ cẩn cho đời, nên nƣớc đƣợc no đủ. Nhƣ sau khi đức 

Phật  Niết  -bàn,  Trƣởng  lão  Đại  Ca-diếp  muốn  kết  tập  Pháp  tạng,  suy  nghĩ: 

"Nƣớc  nào  no  đủ  an  vui,  khất  thực  dễ  đƣợc,  để  dễ  chóng  đƣợc  kết  tập  pháp 

tạng?", suy nghĩ nhƣ vậy xong, nhớ trong thành Vƣơng-xá, có vua Tần-bà-ta-la 

ƣớc sắc thƣờng sắm sửa thức ăn cho một ngàn Tỳ-kheo. Vua Tần-bà-ta-la tuy 

đã chết, mà lệ ấy vẫn còn, ở đó khất thực dễ đƣợc, dễ kết tập pháp tạng. Các 

chỗ khác không thể thƣờng cúng dƣờng nhƣ vậy. Nếu lúc đi khất thực, gặp các 

ngoại đạo đến luận nghị, nếu luận nghị với họ thì việc kết tập pháp tạng bị bê trễ, 

nếu không luận nghị với họ, thời họ sẽ nói các Sa-môn không bằng ta". Suy nghĩ 

nhƣ vậy, Ngài Ca-diếp chọn lấy một ngàn A-la-hán tối thƣợng, dẫn đến núi Kỳ-

xà-quật kết tập Kinh tạng. Nhƣ trong A-hàm và Tỳ-ni nói rằng nƣớc Tỳ-gia-ly có 

lúc  cũng  đói  khát.  Nhƣ  trong  kinh  Hàng-nan-đà-bà,  Nan-đà  Long  vƣơng  nói: 

"Nƣớc  Bà-xá-đề  đói  kém,  các  nƣớc  khác  cũng  thƣờng  khi  đói  kém,  còn  trong 

nƣớc Ma-kiệt-đà không có chuyện đó". 

Vì vậy nên biết nƣớc Ma-kiệt-đà sung túc yên vui, khất thực dễ đƣợc. 

Lại nữa, thành Vƣơng-xá ở giữa các núi nhàn tĩnh, tinh xá các nƣớc khác ở bình 

địa, nhiều ngƣời phức tạp ra vào, vì qua lại dễ nên không đƣợc nhàn tĩnh. Lại 

trong các núi này có nhiều tinh  xá, các ngƣời tọa thiền, các  ngƣời  thánh nhân 

đều ƣa chỗ nhàn tĩnh, nên phần nhiều ở núi. Phật là chủ tể của các bậc Thánh 

và ngƣời tọa thiền, nên trú ở thành Vƣơng-xá nhiều. 

 Hỏi:  Nếu Phật trú ở thành Vƣơng-xá, đƣợc rồi, nhƣng sao không trú ở Trúc viên 

mà thƣờng trú ở Kỳ-xá-quật? 

 Đáp:  Tôi đã trả lời là Thánh nhân và ngƣời tọa thiền ƣa ở chỗ nhàn tĩnh. 

 Hỏi:  Còn bốn núi khác, là Bệ-bà-la-bạt-thứ v.v… sao không thƣờng ở mà thƣờng 

ở Kỳ-xà-quật? 

 Đáp:  Kỳ-xá-quật là tối thắng trong năm núi, tối thắng thế nào? Kỳ-xá-quật có tinh 

xá gần thành mà núi thì khó lên, nên hạng ngƣời tạp không hay đến, gần thành 

nên đi khất thực không nhọc, vì vậy Phật thƣờng trú ở Kỳ-xà-quật, mà không ở 

các chỗ khác. 

Lại  nữa,  Trƣởng  lão  Đại  Ca-diếp  ở  trong  Kỳ-xà-quật  kết  tập  ba  Pháp  tạng,  độ 

xong  những  chúng  sanh  khả  độ,  muốn  theo  Phật  vào  Niết-bàn  nên  sáng  sớm 

đắp y, ôm bát vào thành Vƣơng-xá khất thực rồi lên Kỳ-xà-quật nói với các đệ 

tử: "Ta nay muốn vào Vô-dƣ Niết-bàn". Nói nhƣ vậy xong, vào phòng ngồi kiết-

già, các thiền định vô lậu tự huân ƣớp thân. Đệ tử của Đại Ca-diếp nói với các 

quý nhân: "Các ngƣời biết không, hôm nay Tôn giả Đại Ca-diếp vào Vô-dƣ Niết-

bàn ?" Các quý nhân nghe đƣợc đều hết sức u sầu nói: "Phật đã diệt độ, Đại Ca-

diếp hộ trì Phật pháp nay lại muốn vào Vô-dƣ Niết-bàn!". 

Các  quý  nhân,  các  Tỳ-kheo,  vào  lúc  xế  chiều  tụ  tập  ở  Kỳ-xà-quật.  Trƣởng  lão 

Đại Ca-diếp lúc xế chiều từ thiền định dậy, vào giữa chúng ngồi tán thuyết về vô 

thƣờng,  rằng  hết  thảy  pháp  hữu  vi  vì  nhân  duyên  sanh  nên  vô  thƣờng.  Trƣớc 

không  nay  có,  có  rồi  hoàn  không  nên  vô  thƣờng.  Nhân  duyên  sanh  nên  vô 

thƣờng, vô thƣờng nên khổ, khổ nên vô ngã, vì vô ngã nên ngƣời có trí không 

nên chấp ngã và ngã sở. Nếu chấp ngã và ngã sở thì bị vô lƣợng ƣu sầu khổ 

não. Trong hết thảy thế giới, tâm nên nhàn chán mà cầu ly-dục. Thuyết các thứ 

khổ não nhƣ thế trong thế giới, khai mở tâm cho đại chúng, khiến vào Niết-bàn. 

Nói lời ấy xong, Tôn giả liền mặc y Tăng-già-lê nhận đƣợc từ Phật, mang y bát, 

cầm  tích  trƣợng,  nhƣ  chim  Kim-sí  hiện  bay  lên  hƣ  không,  với  bốn  oai  nghi  đi 

đứng  nằm  ngồi  của  thân;  một  thân  hiện  ra  vô  lƣợng  thân,  khắp  cả  thế  giới 

phƣơng Đông; từ vô lƣợng thân trở lại một thân, phần thân trên xuất lửa, phần 

thân  dƣới  xuất  nƣớc,  phần  thân  trên  xuất  nƣớc,  phần  thân  dƣới  xuất  lửa.  Ở 

phƣơng Nam, Tây, Bắc cũng nhƣ vậy, làm cho chúng tâm nhàm chán đời, đều 

hoan  hỷ  xong,  Tôn  giả  ở  tại  đỉnh  Kỳ-xà-quật,  cùng  y  bát  đầy  đủ,  phát  nguyệ� 

"Nguyện  cho  thân  tôi  không  hoại,  khi  đức  Di-lặc  thành  Phật,  cốt  thân  này  của  tôi 

xuất hiện trở lại, lấy nhân duyên ấy để độ chúng sanh". Phát nguyện nhƣ vậy, 

Tôn giả đi thẳng  vào trong đá ở trên đỉnh Kỳ-xà-quật,  nhƣ  đi  vào bùn nhuyễn, 

vào xong, núi khép lại. Về sau, khi con ngƣời sống tám vạn bốn ngàn tuổi, thân 

cao  tám  mƣơi  thƣớc.  Phật  Di-lặc  ra  đời,  thân  Phật  cao  một  trăm  sáu  mƣơi 

thƣớc, mặt Phật hai mƣơi bốn thƣớc, vòng hào quang mƣời dặm. Lúc ấy chúng 

sanh nghe đức Phật Di-lặc ra đời, vô lƣợng ngƣời theo Phật xuất gia. Lúc Phật ở 

giữa  đại  chúng  thuyết  pháp  lần  đầu  tiên,  có  chín  mƣơi  chín  ức  ngƣời  chứng 

đƣợc  đạo  quả  La-hán,  đầy  đủ  sáu  thông.  Hội  thứ  hai,  có  chín  mƣơi  ức  ngƣời 

chứng đƣợc đạo quả La-hán. Hội thứ ba, có chín mƣơi ba ức ngƣời chứng đƣợc 

đạo quả La-hán. Từ đó về sau, độ vô số ngƣời. 

Nhân dân bấy giờ dần dần về sau sinh biếng nhác, chán  nản. Phật Di-lặc thấy 

chúng nhân nhƣ vậy, dùng ngón chân mà mở núi Kỳ-xà-quật ra. Lúc ấy, cốt thân 

của Trƣởng lão Đại Ca-diếp mặc y Tăng-già-lê hiện ra, đảnh lễ chân Phật Di-lặc, 

rồi bay lên hƣ không hiện các thần biến nhƣ trƣớc, liền ở giữa hƣ không tự diệt 

thân mà vào Niết-bàn. 

Bấy giờ, các đệ tử của Phật Di-lặc trông thấy, lấy làm lạhỏi: "Đó là giới nào, tợ 

nhƣ ngƣời mà nhỏ, thân mặc pháp y mà có thể làm biến hóa?" Đức Phật Di-lặc 

đáp: ""Đó là đệ tử của Phật Thích-ca Mâu-ni ở đời quá khứ tên là Đại Ca-Diếp, 

tu hạnh A-lan-nhã; ít muốn, biết đủ; bậc nhất về hạnh tu Đầu Đà trong hàng Tỳ-

kheo,  chứng  đƣợc  Sáu  thần  thông,  cọng  giải  thoát  và  là  đại  A-la-hán.  Lúc  ấy, 

con ngƣời sống một trăm tuổi, tăng thì ít mà giảm thì nhiều, cho nên thân nhỏ 

mà có thể làm chuyện to nhƣ thế. Các ngƣời thân lớn, lợi căn, tại sao không làm 

đƣợc công đức nhƣ vậy?" 

Bấy  giờ  các  đệ  tử  đều  hổ  thẹn,  sanh  tâm  rất  nhàm  chán,  Phật  Di-lặc  tùy  theo 

tâm  chúng  sanh  mà  thuyết  các  pháp  cho  họ.  Có  ngƣời  đƣợc  A-la-hán,  A-na-

hàm, Tƣ-đà-hàm, Tƣ-đà-hoàn, có ngƣời gieo giống thiện căn Bích-chi Phật, có 

ngƣời  đƣợc  vô  sanh pháp nhẫn, Bất thối Bồ-tát, có  ngƣời sanh trong loài trời, 

loài ngƣời hƣởng thọ phƣớc báo. 

Do vậy, nên biết núi Kỳ-xà-quật là chỗ phƣớc đức cát tƣờng, các bậc Thánh ƣa 

ở. Phật là chủ tể của các bậc Thánh, nên Phật thƣờng ở núi Kỳ-xà-quật. 

Lại nữa, núi Kỳ-xà-quật, là trú xứ của các đức Phật quá khứ, vị lai, hiện tại. Nhƣ 

trong  Kinh  Phú-lâu-na  nói:  "Phật  nói  với  Phú-lâu-na:  Giả  sử  cho  Tam  thiên  đại 

thiên thế giới đến kiếp thiêu cháy rồi lại sanh. Ta vẫn thƣờng trú trong núi này. 

Hết  thảy  chúng  sanh,  vì  kiết  sử  buộc  ràng,  không  tạo  công  đức  để  thấy  Phật, 

nên không thấy Ta". 

Lại nữa, núi Kỳ-xà-quật làchỗ thanh tịnh, tƣơi tốt của Tam thế Phật và các Bồ-

tát, không còn chỗ nào nhƣ vậy, nên Phật hay trú ở núi Kỳ-xà-quật. 

Lại nữa, các kinh Đại thừa đều thuyết ở núi Kỳ-xà-quật, các chỗ khác thì ít,  vì 

sao vậy? Vì ở đó là chỗ thanh tịnh, có phúc đức, nhàn tĩnh, là chỗ tam thế chƣ 

Phật ở và Mƣời phƣơng các Bồ-tát cùng tán thán cung kính chỗ đó. Chƣ Thiên, 

Rồng,  Dạ-xoa,  A-tu-la,  Ca-lầu-la,  Càn-thát-bà,  Chân-đà-la,  Ma-hầu-la-già  v.v… 

Các Quỷ thần đại lực thủ hộ, cúng dƣờng cung kính chỗ đó, nhƣ kệ nói: 

 "Núi Kỳ-xà-quật này,  

 Trú xứ của chư Phật,  

 An nghỉ của Thánh nhân, 

 Vì che mát tất cả, 

 Các khổ được giải thoát, 

 Chỉ còn chân pháp thôi".  

Lại  nữa,  vì  ở  đó,  vô  lƣợng  đại  Bồ-tát  có  trí  tuệ  phƣớc  đức  lực  trong  mƣời 

phƣơng  thƣờng  đến  chiêm  ngƣỡng  đức  Phật  Thích-ca  Mâu-ni,  đảnh  lễ  cung 

kính nghe pháp. Phật thuyết kinh Đại thừa phần nhiều ở núi Kỳ-xà-quật. Trong 

các  kinh  Đại  thừa,  Kinh  Bát  nhã  là  tối  đại,  sao  không  thuyết  ở  núi  Kỳ-xà-quật 

đƣợc!? 

 Lược nói núi Kỳ-xà-quật xong.  





CHƢƠNG 5 

GIẢI THÍCH: CỌNG MA-HA TỲ-KHEO TĂNG 

KINH: Cùng với chúng Đại Tỳ-kheo Tăng 

LUẬN:  "  Cùng"  là  cùng  một  chỗ,  cùng  một  thời,  cùng  một  tâm,  cùng  một  giới, 

cùng một sự thấy (kiến), cùng một đạo, cùng một giải thoát, ấy gọi là "Cùng". 

"  Ma-ha" là lớn (đại) hoặc nhiều, hoặc hơn. Vì sao gọi là"  Lớn"? Nghĩa là ở trên tất 

cả  mọi  ngƣời,  là  đã  dứt  hết  mọi  chƣớng  ngại,  là  đƣợc  Thiên  vƣơng,  đại  nhân 

cung kính, ấy gọi là lớn. Vì sao gọi là "  Nhiều"? Số đến năm mƣơi ngàn nên gọi là 

nhiều. Sao gọi là "  Hơn"? Nghĩa là có thể phá hết luận nghị của chín mƣơi sáu 

phái ngoại đạo, nên gọi là hơn. 

Vì sao gọi là "  Tỳ-kheo"? Tỳ-kheo còn gọi là Khất sĩ, vì nuôi sống mình một cách 

trong  sạch  nên  gọi  là  Khất  sĩ.  Nhƣ  trong  kinh  nói:  "Xá-lợi-phất  vào  thành  khất 

thực, đƣợc rồi hƣớng vào vách ngồi ăn. Lúc ấy có nữ Phạm-chí tên là Tịnh Mục 

đi đến, thấy Xá-lợi-phất, hỏi: "Sa-môn, ông ăn phải không?" 

Đáp: "Phải, tôi ăn". 

Ông là Sa-môn cúi miệng xuống mà ăn phải không? 


Không phải. 

Ngửa miệng lên mà ăn phải không? 

Không phải. 

Ông vuông miệng mà ăn phải không? 

Không phải. 

Ông quay miệng theo bốn phía mà ăn phải không? 

Không phải. 

Tịnh mục nói: "Cách ăn có bốn, tôi hỏi ông, ông đều trả lời không phải; tôi không 

hiểu, xin ông hãy nói cho". 

-  Có  ngƣời  xuất  gia  mà  nuôi  sống  mình  một  cách  bất  tịnh  nhƣ  hòa  hiệp  thuốc 

men, gieo lúa, trồng cây v.v…; ấy gọi là cúi miệng xuống mà ăn. 

- Có ngƣời xuất gia mà nuôi sống mình một cách bất tịnh nhƣ xem tinh tú, trời 

trăng, đoán gió mƣa, sấm sét v.v…; ấy gọi là ngửa miệng mà ăn. 

-  Có  ngƣời  xuất  gia  mà  nuôi  sống  mình  một  cách  bất  tịnh  nhƣ  dua  vạy  theo 

cƣờng  hào  thế  lực,  thông  sứ  bốn  phƣơng,  nói  lời  xảo  trá  để  cầu  đƣợc  nhiều 

v.v…; ấy gọi là vuông miệng mà ăn. 

- Có ngƣời xuất gia mà nuôi sống mình một cách bất tịnh nhƣ học các chú thuật, 

bói toán tốt xấu v.v…; ấy gọi là quay miệng theo bốn phía mà ăn. 

-  Này  cô,  tôi  không  rơi  vào  bốn  cách  ăn  bất  tịnh  đó.  Tôi  theo  phép  khất  thực 

thanh tịnh mà nuôi sống mình". 

Lúc ấy Tịnh  Mục  nghe nói một cách  thanh tịnh nhƣ  vậy, sanh tâm hoan hỷ  tín 

giải.  Xá-lợi-phất  nhân  đó  nói  pháp  cho  nghe  mà  chứng  đƣợc  đạo  quả  Tu-đà-

hoàn. 

Thanh tịnh khất thực để nuôi sống mình nhƣ vậy, nên gọi là Khất sĩ. 

Lại nữa, "Tỳ" có nghĩa là phá, "Kheo" có nghĩa là phiền não. Phá đƣợc phiền não 

nên gọi là Tỳ-kheo. 

Lại nữa, ngƣời  xuất gia gọi là Tỳ-kheo, cũng nhƣ ngƣời Hồ, Hán, Khƣơng, Lỗ 

đều có danh tự riêng. 

Lại nữa, khi thọ giới tự nói: "Tôi là … Tỳ-kheo, suốt đời giữ giới" nên gọi là Tỳ-

kheo. 

Lại nữa, "Tỳ" có nghĩa làm cho sợ, "Kheo" có nghĩa là có thể, là có thể làm cho 

Ma vƣơng và Ma dân sợ. Đƣơng khi xuất gia, cạo tóc, mặc pháp y, thụ giới, là 

lúc làm cho Ma sợ, vì sao sợ? Ma vƣơng nói: "Ngƣời ấy ắt đƣợc vào Niết-bàn". 

Nhƣ Phật nói: "Ngƣời nào hay cạo đầu, mặc pháp y, nhất tâm thụ giới, ngƣời ấy 

dần dần dứt kiết sử, lìa khổ mà vào Niết-bàn". 

Sao  gọi  là  Tăng  già?  "Tăng  già"  Tàu  dịch  là  "Chúng".  Nhiều  Tỳ-kheo  hòa  hợp 

một chỗ, gọi là Tăng già. Nhƣ các cây lớn tụ lại rậm rạp gọi là rừng, mỗi một cây 

không phải là rừng, trừ mỗi một cây ra cũng không là rừng. Nhƣ vậy mỗi một Tỳ-

kheo  không  gọi  là  Tăng,  trừ  mỗi  một  Tỳ-kheo  ra  cũng  không  là  Tăng.  Các  Tỳ-

kheo  hòa  hợp  lại  mới  gọi  là  Tăng.  Tăng  có  bốn  hạng:  Tăng  biết  xấu  hổ,  Tăng 

không biết xấu hổ, Tăng nhƣ dê câm, Tăng chơn thật. 

-  Sao gọi là Tăng biết xấu hổ  Trì giới không phá giới, thân miệng thanh tịnh, có 

thể phân biệt tốt xấu, chƣa đắc đạo, ấy gọi là Tăng biết xấu hổ. 

-   Sao  gọi  là  Tăng  không  biết  xấu  hổ  Phá  giới,  thân  miệng  không  thanh  tịnh, 

không việc ác nào không làm, ấy gọi là Tăng không biết xấu hổ. 

-  Sao gọi là Tăng như dê câm? Tuy không phá giới, nhƣng độn căn không trí tuệ, 

không phân biệt đƣợc tốt xấu, không biết phạm khinh phạm trọng, không biết có 

tội không tội. Nếu có việc, Tăng hai ngƣời cùng cãi, thời không thể quyết đoán, 

im lặng không nói. Ví nhƣ dê trắng, cho đến bị ngƣời ta đem giết, cũng không 

thể la lên một tiếng, ấy gọi là Tăng dê câm. 

-  Sao gọi là Tăng chơn thật? Hoặc bậc Hữu học, hoặc bậc Vô học, trụ trong bốn 

quả, thƣờng hành đạo tứ hƣớng, ấy gọi là Tăng chơn thật. Trong đây, hai hạng 

Tăng (Tăng có biết xấu, Tăng nhƣ dê câm) có thể cùng chung làm một trăm lẻ 

một  Kiết-ma,  nhƣ  Kiết-ma  thuyết  giới,  thọ  tuế;  các  việc  đều  đƣợc  phép  làm. 

Trong đó thiệt Thanh-văn Tăng có sáu ngàn năm trăm. Bồ-tát Tăng có hai hạng 

là Tăng có biết xấu hổ và Tăng chơn thiệt; còn Thanh-văn Tăng có một hạng là 

Tăng chơn thiệt, vì đây là thiệt Tăng. Các hạng khác đều gọi là Tăng. Do đó nên 

gọi là Tăng. 

KINH: Một phần năm ngàn trong số lớn. 

LUẬN: Sao gọi là số lớn? Ít tăng lên ít giảm xuống, ấy gọi là số lớn. Sao gọi là 

một phần? Là trong số đại chúng đông đảo chỉ lấy một phần, ấy gọi là phần. Các 

Tỳ-kheo ấy từ trong đại chúng ngàn vạn ngƣời kể lấy một phần năm ngàn ngƣời. 

Do đó nên gọi là một phần năm ngàn trong số lớn. 

KINH: Đều là A-la-hán. 

LUẬN: Sao gọi là A-la-hán? "A-la" có nghĩa là giặc, "Hán" có nghĩa là phá. Phá 

hết thảy giặc phiền não, ấy gọi là A-la-hán. 

Lại  nữa,  A-la-hán  đã  dứt  sạch  hết  các  lậu,  nên  đáng  đƣợc  nhân  gian  và  chƣ 

thiên cúng dƣờng. 

Lại nữa, "A" có nghĩa là không, "La-hán" có nghĩa là sanh. Nghĩa là không còn 

sanh lại trong đời sau, nên gọi là A-la-hán. 

KINH: Các lậu đã hết. 

LUẬN: Ba thứ lậu của ba cõi đã dứt sạch hết không còn, nên gọi là "các lậu đã 

hết". 

KINH: Không còn phiền não. 

LUẬN:  Đã  đoạn  trừ  hết  thảy  các  kiết  sử,  dòng  trôi,  tham  ái,  ách,  trói,  che  lấp, 

buộc v.v… nên nói "không còn phiền não". 

KINH: Tâm đƣợc giải thoát tốt đẹp, huệ đƣợc giải thoát tốt đẹp. 

LUẬN:  Hỏi:  Vì sao nói tâm đƣợc giải thoát tốt đẹp, huệ đƣợc giải thoát tốt đẹp? 

 Đáp:  Hàng ngoại đạo ly dục, tâm chỉ đƣợc giải thoát ở một xứ, một đạo, chẳng 

phải  đƣợc  giải  thoát  hết  thảy  pháp  chƣớng  ngại.  Vì  vậy,  A-la-hán  gọi  là  "tâm 

đƣợc giải thoát tốt đẹp, huệ đƣợc giải thoát tốt đẹp". 

Lại nữa, các A-la-hán ở trong hai đạo tâm đƣợc giải thoát là Kiến đế đạo và Tƣ 

duy đạo; vì thế nên gọi là tâm đƣợc giải thoát tốt đẹp. Học nhân tâm tuy đƣợc 

giải thoát mà chẳng phải giải thoát tốt đẹp, vì cớ sao? Vì còn kiết sử dƣ tàn. 

Lại  nữa,  các  ngoại  đạo,  không  đầy  đủ  pháp  trợ  đạo,  hoặc  làm  một  việc  công 

đức, hoặc làm hai việc công đức mà cầu đạo, tất không cầu đƣợc. Nhƣ ngƣời 

chỉ bố thí để cầu thanh tịnh, nhƣ ngƣời tế trời nói là có thể thoát khỏi ƣu não, 

suy đồi, có thể sanh trong quốc độ thƣờng lạc, cũng lại nói trong tám thanh tịnh 

đạo là: 1- Tự giác, 2- Nghe, 3- Đọc kinh, 4- Sợ nỗi khổ bên trong, 5- Sợ nỗi khổ 

của chúng sanh lớn, 6- Sợ nỗi khổ của ngƣời, trời, 7- Đƣợc thầy hay, 8- Bố thí. 

Chỉ nói điều thứ tám là thanh tịnh đạo. Lại nữa, có ngoại đạo chỉ bố thí, trì giới 

cho là thanh tịnh; có ngƣời chỉ bố thí, cầu trí tuệ cho là thanh tịnh. Các trợ đạo 

nhƣ vậy không đầy đủ, hoặc không công đức, hoặc ít công đức cho là thanh tịnh. 

Ngƣời ấy tuy từ một xứ tâm đƣợc giải thoát, không gọi là giải thoát tốt đẹp, vì 

Niết-bàn đạo không đầy đủ, nhƣ kệ nói: 

 "Người không công đức không thể qua,  

 Biển cả của sanh, già, bệnh, chết,  

 Người ít công đức cũng không qua, 

 Thiện hành đạo pháp của Phật thuyết".  

Ở đây nên nói đến Kinh Tu-bạt-đà Phạm-chí (Subharabrahma  - Càrisutra): Tu-

bạt-đà Phạm-chí một trăm hai mƣơi tuổi đƣợc năm thứ thần thông, ở bên ao A-

ma-bạt-đạt-đa. Đêm nọ, Phạm-chí mộng thấy một ngƣời mất mắt, lõa hình, đứng 

trong bóng tối, mặt trời rớt, đất vỡ, nƣớc biển cả khô, gió lớn nổi lên thổi núi Tu-

di vỡ tan. Thức dậy sợ hãi, ông ta suy nghĩ: "Cớ sao nhƣ vậy, mạng ta sắp hết, 

hay chúa tể trời đất sắp đọa?" Do dự không tự rõ vì cớ sao lại thấy có ác mộng 

ấy? Có vị trời là thiện tri thức, bạn từ đời trƣớc, từ trên trời xuống nói với Tu-bạt-

đà: "Ông đừng sợ hãi, có một bậc Nhất thiết trí gọi là Phật, nửa cuối đêm sẽ vào 

Vô-dƣ Niết-bàn, nên ông mộng thấy nhƣ thế chớ không phải vì bản thân của ông 

đâu". 

Sáng  hôm  sau,  Tu-bạt-đà  đi  đến  rừng  cây  trong  vƣờn  Câu-di-na-kiệt 

(Kusinayara) thấy A-nan kinh hành, nói với A-nan: "Tôi nghe nói Thầy của ông 

thuyết pháp về đạo Niết-bàn mới, vào nửa đêm nay Ngài sẽ vào Niết-bàn, tâm 

tôi có chỗ nghi, xin đƣợc gặp Phật nhờ giải quyết chỗ nghi của tôi". A-nan nói: 

"Thân thể của Thế Tôn đã suy yếu quá chừng, nếu ông đến hỏi, sẽ làm cho Thế 

Tôn mệt nhọc thêm". Tu-bạt-đà-la ba lần cầu thỉnh, A-nan vẫn đáp một lời. Phật 

từ xa nghe đƣợc, dậy A-nan: "Hãy để cho Tu-bạt-đà đến trƣớc Ta mà tự do nạn 

vấn. Đây là lần đàm đạo cuối cùng của Ta và Tu-bạt-đà là đệ tử sau chót của ta". 

Lúc ấy, Tu-bạt-đà đƣợc đến trƣớc Phật, hỏi han Thế Tôn xong, ngồi xuống một 

bên,  nghĩ  nhƣ  vầy:  "Các  bọn  ngoại  đạo  xả  bỏ  ân  ái  tài  bảo  mà  xuất  gia,  đều 

không đắc đạo, chỉ một mình Sa-môn Cù-đàm đắc đạo". Nghĩ nhƣ vậy xong, liền 

hỏi Phật: "Lục sƣ ngoại đạo ở cõi Diêm-phù-đề này đều tự xƣng ta là ngƣời Nhất 

thiết trí, lời nói ấy đúng không?" Bấy giờ Thế Tôn đáp lại bằng kệ: 

 "Ta mới mười chín tuổi,  

 Xuất gia học Phật đạo,  

 Ta xuất gia đến nay, 

 Đã qua năm mươi năm. 

 Tịnh giới, thiền, trí, tuệ, 

 Ngoại đạo không một phần, 

 Ít phần cũng không có, 

 Hà huống Nhất thiết trí".  

Nếu không có Bát chánh đạo, thì ở đó không có đạo quả thứ nhất, thứ nhì, thứ 

ba, thứ tƣ. Nếu có Bát chánh đạo, thì ở đó có đạo quả thứ nhất, thứ nhì, thứ ba, 

thứ tƣ . Này Tu-bạt-đà, trong pháp của Ta đây có Bát chánh đạo nên ở trong đó 

có đạo quả thứ nhất, thứ nhì, thứ ba, thứ tƣ . Trong pháp của các ngoại đạo đều 

không, không có đạo, không có quả, không có Sa-môn, Bà-la-môn. Ta, ở giữa 

đại chúng, thật đã cất lên tiếng rống Sƣ tử nhƣ vậy." 

Phạm-chí  Tu-bạt-đà  nghe  pháp  ấy  liền  chứng  đƣợc  đạo  quả  A-la-hán,  rồi  suy 

nghĩ:  "Ta  không  nên  Bát  Niết-bàn  sau  Phật".  Suy  nghĩ  nhƣ  vậy  xong,  ở  trƣớc 

Phật ngồi kiết già, tự dùng thần lực, từ trong thân xuất ra lửa đốt thân mà thủ lấy 

diệt độ. 

Vì vậy, Phật nói không có công đức hay ít công đức, là pháp trợ đạo không đầy 

đủ, đều không độ thoát đƣợc. Phật Thuyết đủ hết thảy công đức, nên Ngài hay 

độ thoát đƣợc các đệ tử, nhƣ  vị thầy thuốc nhỏ (lang  y) chỉ dùng một, hai thứ 

thuốc  không  đầy  đủ,  nên  không  thể  chữa  lành  trọng  bệnh.  Các  thầy  thuốc  lớn 

(giỏi) biết đủ các thứ thuốc nên có thể chữa lành các bệnh. 

 Hỏi:  Nếu xa lìa hết thảy phiền não trong tam giới, tâm đƣợc giải thoát, sao Phật 

nói xa lìa nhiễm ái thì tâm đƣợc giải thoát? 

 Đáp:  Ái  có  sức  mạnh  to  lớn,  trói  buộc,  đóng  kín  tâm,  cho  nên  nói  đến  ái  mà 

không nói đến các phiền não khác. Ái dứt thì các phiền não khác dứt. 

Lại nữa, nếu khi  nghe ngƣời ta  nói  "vua đến" thì  biết chắc  chắn có các kẻ tùy 

tùng. Nhiễm ái cũng nhƣ vậy, nhƣ nắm lấy đầu khăn thì cả cái khăn đều đi theo. 

Ái nhiễm cũng nhƣ vậy, hễ ái dứt thì biết các phiền não khác đều dứt. 

Lại nữa, các kiết sử đều thuộc ái  và kiến. Phiền não thuộc  ái thì che đậy tâm; 

phiền não thuộc kiến thì che đậy tuệ. Nhƣ vậy, hễ ái xa lìa thì kiết sử thuộc ái 

cũng xa lìa, đƣợc tâm giải thoát; hễ vô minh xa lìa thì kiết sử thuộc kiến cũng xa 

lìa, đƣợc tuệ giải thoát. 

Lại nữa, năm ngàn A-la-hán này đã đƣợc pháp bất thoái, đƣợc trí vô sanh, vì thế 

nên  tâm  đƣợc  giải  thoát  tốt  đẹp,  huệ  đƣợc  giải  thoát  tốt  đẹp,  vì  không  bị  thối. 

Thối pháp A-la-hán đƣợc thời giải thoát, nhƣ Cù-đề-ca v.v… tuy đƣợc giải thoát 

song không phải giải thoát tốt đẹp, vì còn bị thối pháp. 

KINH: Tâm đã điều phục nhu nhuyến. 

LUẬN:  Hoặc  đƣợc  cung  kính  cúng  dƣờng,  hoặc  bị  sân  hận  mắng  nhiếc,  đánh 

đập,  tâm  vẫn  bình  đẳng,  không  thay  đổi;  hoặc  gặp  trân  bảo,  hay  ngói  đá,  tâm 

vẫn xem nhƣ nhau; hoặc có ngƣời cầm dao cắt chặt tay chân, hay có ngƣời đem 

Chiên đàn thoa thân, tâm cũng bình đẳng, không thay đổi. 

Lại nữa, vì đã dứt hết cội gốc dâm dục, sân nhuế, kiêu mạn, nghi, kiến nên gọi là 

tâm đã đƣợc điều phục nhu nhuyến. 

Lại nữa, các A-la-hán ấy, ở nơi dục nhiễm mà không nhiễm, ở nơi đáng giận mà 

không giận, ở nơi si mà không si, thủ hộ sáu căn, thế nên gọi là tâm đã đƣợc 

điều phục nhu nhuyến, nhƣ kệ nói: 

 "Người thủ hộ các căn,  

 Như ngựa tốt khéo dậy,  

 Như vậy, người thật trí, 

 Được chư thiên kính thị".  

Những kẻ phàm nhân không hay thủ hộ sáu căn, không dứt dục, sân, mạn, si, 

nghi nên không gọi là điều phục nhu nhuyến. 

KINH: Ma-ha Na-già. 

LUẬN: "Ma-ha" có nghĩa là lớn; "Na" nghĩa là không; "Già" nghĩa là tội. A-la-hán 

đã dứt hết các phiền não, nên gọi là đại vô tội. 

Lại nữa, Na-già (Naga) hoặc gọi là Rồng, hoặc gọi là Voi. Năm ngàn A-la-hán ấy 

là bậc tối đại lực trong các hàng A-la-hán, nên gọi là nhƣ Rồng nhƣ Voi. Vì đi 

trong nƣớc sức Rồng lớn nhất, đi trên đất sức thì Voi mạnh nhất. 

Lại nữa, nhƣ voi chúa khéo đƣợc điều trị, có thể phá đại quân, xông thẳng tới 

không quay lui, không sợ đao gậy, không ngại nƣớc lửa, không bỏ chạy, không 

thối lui, đến chết không tránh. Các A-la-hán cũng lại nhƣ thế, do tu thiền định trí 

tuệ, có thể phá dẹp Ma quân và các giặc kiết sử, cho dù bị mắng chửi, đánh đập, 

không hối không giận; già chết hay nƣớc lửa, không sợ không ngại. 

Lại  nữa,  nhƣ  đại  Long  vƣơng,  từ  biển  cả  bay  lên  bủa  mây  che  khắp  cả  hƣ 

không,  phóng  điển  chớp  sáng,  chiếu  sáng  trời  đất,  tuông  trận  mƣa  lớn,  thấm 

nhuần muôn  vật. Các A-la-hán cũng lại  nhƣ thế, từ trong biển cả thiền định trí 

tuệ mà ra, giăng bủa mây từ bi che khắp những căn cơ đáng đƣợc độ, hiện ánh 

sáng lớn và các thứ biến hóa, nói pháp thật tƣớng, mƣa vào tâm đệ tử, làm sanh 

khởi thiện căn. 

KINH: Những gì phải làm đã làm xong. 

LUẬN:  Hỏi:  Sao gọi là "những gì phải làm"; và sao gọi là "đã làm xong"? 

 Đáp: Đã đƣợc các thiện pháp tín, giới, định, xã, v.v… nên gọi là "những gì phải 

làm"; đã đƣợc các thiện pháp trí tuệ, tinh tấn, giải thoát v.v… nên gọi là "đã làm 

xong". Vì hai pháp ấy đầy đủ nên gọi là "những gì phải làm đã làm xong". 

Lại nữa, phiền não  gồm có hai thứ:  Một thứ thuộc ái, một thứ thuộc kiến. Thứ 

phiền não thuộc ái dứt nên gọi là "những gì phải làm"; thứ phiền não thuộc kiến 

dứt nên gọi là "đã làm xong ". 

Lại nữa, sắc pháp đã khéo thấy rõ nên gọi là "những gì phải làm"; vô sắc pháp 

đã khéo thấy rõ  nên gọi  là  "đã làm  xong". Đối hai pháp  khả  kiến bất khả kiến, 

hữu đối vô đối v.v… cũng nhƣ thế. 

Lại nữa, dứt pháp bất thiện và vô ký nên gọi là "những gì phải làm"; pháp thiện 

đã tƣ duy nên gọi là "đã làm xong". Văn tuệ, tƣ tuệ thành tựu nên gọi là "những 

gì phải làm"; tƣ tuệ thành tựu nên gọi là"đã làm xong". Những loại ba pháp cũng 

nhƣ thế. 

Lại nữa, đƣợc noãn pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp,  thế đệ nhất pháp nên gọi là 

"những gì phải làm"; đƣợc các thiện căn vô lậu về Khổ pháp nhẫn v.v… nên gọi 

là "đã làm xong". Đƣợc kiến đế đạo gọi là "những gì phải làm"; đƣợc tƣ duy đạo 

gọi là "đã làm xong". Đƣợc học đạo gọi là "những gì phải làm"; đƣợc vô học đạo 

gọi là "đã làm xong". Đƣợc tâm giải thoát gọi là "những gì phải làm"; đƣợc tuệ 

giải  thoát  gọi  là  "đã  làm  xong".  Lậu  tận  nên  gọi  là  "những  gì  phải  làm";  đƣợc 

cọng giải thoát nên gọi là "đã làm xong". Trừ tất cả kiết sử nên gọi là "những gì 

phải làm"; đƣợc phi thời giải thoát nên gọi là "đã làm xong". Tự lợi ích xong nên 

gọi là "những gì phải làm"; làm lợi ích ngƣời khác nên gọi là "đã làm xong". 

Nghĩa của "Những gì phải làm đã làm xong" nhƣ vậy, tự do giải thuyết. 

KINH: Vứt bỏ gánh và có thể gánh. 

LUẬN: Năm uẩn thô nặng thƣờng gây khổ não gọi là "gánh", nhƣ Phật đã nói: 

"Sao gọi là gánh? Năm uẩn là gánh nặng". Các A-la-hán đã trừ bỏ gánh ấy nên 

nói là "vứt bỏ gánh". "Có thể gánh" là trong Phật pháp có hai gánh: Một là tự lợi, 

hai là lợi tha. Hết thảy các lậu đã sạch, đƣợc các công đức giải thoát, không còn 

phải hối hận, ấy là tự lợi. Các công đức tín, giới, xả, định, tuệ có thể đem cho 

ngƣời  gọi  là  lợi  tha.  Các  A-la-hán  ấy,  có  thể  gánh  gánh  của  mình,  gánh  của 

ngƣời, nên gọi là "có thể gánh". 

Lại nữa, ví nhƣ trâu lớn sức mạnh, có thể chở nặng. Các A-la-hán ấy cũng nhƣ 

thế, đƣợc vô lậu căn, lực, giác, đạo, có thể gánh gánh Phật pháp đại sự. 

Do đó nên các A-la-hán gọi là "có thể gánh". 

KINH: Đã làm đƣợc lợi mình. 

LUẬN:  Sao  gọi  là  lợi  mình,  và  sao  gọi  là  không  phải  lợi  mình?  Làm  các  thiện 

pháp ấy là lợi mình, làm các điều phi pháp khác, ấy gọi là không phải lợi mình. 

Lại nữa, các công đức tín, giới, xả, định, tuệ là hơn hết thảy tài bảo, vì đời này, 

đời sau thƣờng đƣợc vui, vì có thể đƣa đến thành cam lồ; vì ba nhân duyên đó 

nên gọi là lợi mình, nhƣ bài kệ trong phẩm Tín nói: 

 "Người có được tín, tuệ,  

 Là tài bảo bậc nhất.  

 Các tài lợi ở đời, 

 Không bằng pháp bảo ấy".  

Lại  nữa,  nếu  ngƣời  đời  nay  đƣợc  vui,  đời  sau  đƣợc  vui,  và  đƣợc  Niết-bàn 

thƣờng vui, ấy là lợi mình. Ngoài ra không phải lợi mình, nhƣ kệ nói: 

 "Đời biết các thứ vô đạo pháp,  

 Cùng với cầm thú không có khác,  

 Hãy cầu chánh trí và đạo pháp, 

 Được thoát già chết vào Niết-bàn".  

Lại  nữa,  Bát  chánh  đạo  và  Sa-môn  quả,  ấy  gọi  là  các  A-la-hán  lợi  mình.  Năm 

ngàn A-la-hán ấy đƣợc đạo và quả. Cả hai sự đều đƣợc nên gọi là lợi mình. 

KINH: Sạch hết các hữu, kết. 

LUẬN:  Có  ba  thứ  hữu:  Dục  hữu,  Sắc  hữu,  Vô  sắc  hữu.  Thế  nào  là  Dục  hữu? 

Nhân duyên của nghiệp và thủ hệ thuộc vào Dục giới có thể sanh ra đời sau, đây 

cũng là nghiệp báo; ấy gọi là Dục hữu. Sắc hữu, vô sắc hữu cũng nhƣ thế, ấy 

gọi là "hữu". "Kết hết" là: kết có chín thứ kết là ái kết, nhuế kết, mạn kết, si kết, 

nghi  kết,  kiến  kết,  thủ  kết,  xan  kết,  tật  kết.  Kết  sử  ấy  dứt  hết  cùng  với  "hữu", 

"hữu" ấy dứt hết cùng với kết sử. Vì vậy nên gọi là "hữu, kết hết". 

 Hỏi:  Các A-la-hán, về kết sử thô thì đã dứt hết vĩnh viễn, vì đã dứt hết phiền não; 

còn "hữu" thì chƣa phải dứt hết, vì sao? Vì A-la-hán khi chƣa diệt độ thì còn có 

các hữu nhãn căn v.v… năm ấm, mƣời hai nhập, mƣời tám giới? 

 Đáp:  Không quan ngại gì, ấy là ở trong quả mà thuyết nhân. Nhƣ Phật dạy khi 

cúng thí đồ ăn thì sẽ đƣợc năm điều: Sống lâu, sắc đẹp, sức mạnh, an vui, biện 

tài. Đồ ăn không phải bao giờ cũng làm cho ngƣời ta có đƣợc năm điều ấy, vì có 

ngƣời đƣợc ăn uống nhiều mà chết, có ngƣời đƣợc ăn uống ít màsống. Nhƣng 

vì đồ ăn là nhân của năm điều ấy, cho nên Phật dạy thí đồ ăn sẽ có đƣợc năm 

điều, nhƣ kệ nói: 

 "Không ăn thì chắc chết,  

 Có ăn, chết chưa định,  

 Cho nên Phật thuyết rằng: 

 Cho ăn, được năm điều".  

Cũng nhƣ ngƣời ăn năm trăm cân vàng ròng, vàng không thể ăn, nhƣng vàng là 

nhân của ăn nên nói ăn vàng. Phật nói: "Nữ nhân là giới cấu (cấu, uế của giới). 

Nữ nhân không phải là giới cấu, nhƣng là nhân của giới cấu, nên nói nữ nhân là 

giới cấu. Nhƣ ngƣời từ chỗ cao rơi xuống chƣa thấu đất mà nói ngƣời ấy chết. 

Nhƣ vậy, các A-la-hán do đã sạch hết kiết sử, mà biết "hữu" chắc chắn sẽ hết, 

nói là "hữu, kết hết". 

KINH: Do chánh trí đƣợc giải thoát. 

LUẬN:  Nhƣ  đệ  tử  của  Phạm-chí  Ma-kiện-đề  đem  thân  ông  để  trên  giƣờng,  rồi 

khiêng đi giữa thành thị chỗ nhiều ngƣời, vàxƣớng lên: "Nếu ngƣời có mắt chỉ 

thấy đƣợc thây của Ma-kiện-đề, thời ngƣời đó đều đƣợc đạo thanh tịnh, huống 

là ngƣời lễ bái cúng dƣờng?" 

Có nhiều ngƣời tin theo lời đó. Các Tỳ-kheo nghe lời ấy bạch Phật: "Bạch Thế 

Tôn, việc ấy thế nào?" Phật nói kệ: 

 "Tiểu nhân mắt thấy, cầu thanh tịnh,  

 Như vậy không trí, không thật đạo,  

 Các kết, phiền não đầy trong tâm, 

 Làm sao mắt thấy, được tịnh đạo. 

 Nếu có mắt thấy được thanh tịnh, 

 Cần gì trí tuệ và công đức, 

 Mắt thấy cầu tịnh, không việc ấy, 

 Công đức, trí tuệ mới là tịnh".  

Vì vậy nên nói "Do chánh trí đƣợc giải thoát". 

 Hỏi:  Các A-la-hán, những gì phải làm đã làm xong, không cần cầu tiến, cớ sao 

thƣờng ở bên Phật, không đi nơi khác mà độ sanh? 

 Đáp:   Hết  thảy  chúng  sanh  trong  mƣời  phƣơng  tuy  đều  nên  cúng  dƣờng  Phật, 

nhƣng A-la-hán thọ ân Phật nặng hơn nên cúng dƣờng gấp bội, vì cớ sao? Vì A-

la-hán ấy theo Phật mà đƣợc lãnh thọ vô lƣợng công đức, biết kiết sử đã dứt, tín 

tâm càng nhiều, thế nên các đại đức A-la-hán ở bên Phật lãnh thọ mùi vị an vui 

của công đức và cung kính cúng dƣờng báo ân đức Phật; vì vậy mà ở bên Phật. 

Các A-la-hán vây quanh Phật thì Phật đức thêm tôn quý; nhƣ ngƣời dân Phạm-

thiên vây quanh vua Phạm-thiên, nhƣ trời Ba-mƣơi-ba vây quanh trời Thích-đề-

hoàn-nhơn. Nhƣ các quỷ thần vây quanh vua Tỳ-sa-môn, nhƣ các Tiểu vƣơng ở 

quanh Chuyển luân Thánh vƣơng, nhƣ ngƣời bệnh khi lành ở quanh ngƣời thày 

thuốc giỏi. Nhƣ vậy các A-la-hán ở hai bên Phật, các A-la-hán vây quanh cúng 

dƣờng Phật, nên Phật đức thêm tôn nghiêm. 

 Hỏi:  Nếu các A-la-hán, những gì phải làm đã làm xong, đã đƣợc lợi mình không 

cần nghe pháp, cớ sao khi Phật nói Bát-nhã Ba-la-mật, lại cùng với năm ngàn A-

la-hán? 

 Đáp: :  Các A-la-hán tuy những gì phải làm đã làm xong, nhƣng Phật muốn đem 

trí  tuệ  thậm  thâm  để  thử,  nhƣ  đã  thử  Xá-lợi-phất.  Nhƣ  trong  kinh  Bà-la-môn 

(Bàràyana), A-kỳ-đà-na mà thuyết kệ: 

 "Các hạng người hữu học,  

 Và các người đếm pháp,  

 Xin như Phật mà nói, 

 Pháp sở hành của họ".  

Trong ấy, thế nào là ngƣời học? Thế nào là ngƣời đếm pháp? Bấy giờ, Xá-lợi-

phất im lặng. Phật hỏi nhƣ vậy ba lần, Xá-lợi-phất đều im lặng. Phật muốn chỉ 

bày  đầu  mối  của  nghĩa  lý,  mới  hỏi  Xá-lợi-phất:  "Có  sanh  chăng?"  Xá-lợi-phất 

thƣa: "Bạch Đại đức Thế Tôn, có sanh". 

Có  sanh  là  vì  muốn  diệt  pháp  hữu  vi  có  sanh  nên  gọi  là  ngƣời  học.  Do  trí  tuệ 

đƣợc pháp vô�nh, nên gọi là ngƣời đếm pháp. 

Kinh này nên nói rộng ra trong ấy. 

Lại nữa, hoặc hữu lậu, hoặc vô lậu, các thiền định chƣa đƣợc nên muốn đƣợc, 

đã đƣợc muốn cho bền sâu, nên các A-la-hán ở bên Phật để nghe pháp. 

Lại nữa, vì vui hiện tiền, nhƣ trong Nan-đà-ca nói: "Vì đời này đƣợc vui nên nghe 

pháp". 

Lại nữa, các A-la-hán ở bên Phật nghe pháp, tâm không nhàm chán, nhƣ trong 

kinh Tỳ-lô-đề-ca (Pilotikasutra) nói: "Xá-lợi-phất nói với Tỳ-lô-đề-ca rằng: "Trong 

pháp của ta, đƣợc nghe pháp không biết nhàm chán". 

Lại nữa, nhƣ Phật Đại sƣ mà còn nhất tâm ở bên đệ tử để nghe họ thuyết pháp. 

Do đó không nên nạn rằng: "A-la-hán là những gì phải làm đã làm xong, cớ sao 

còn  nghe  pháp?"  Ví  nhƣ  có  ngƣời  đủ  no  mà  gặp  món  ăn  ngon  còn  ăn  nữa, 

huống chi ngƣời đang đói khát mà không nên ăn? Vì thế nên các A-la-hán tuy 

những gì phải làm đã làm xong, vẫn thƣờng ở bên Phật để nghe pháp. 

Lại  nữa,  Phật  trú  trong  pháp  giải  thoát,  các  A-la-hán  cũng  trú  trong  pháp  giải 

thoát. Cùng trú pháp nhƣ nhau nên cùng làm quyến thuộc để trang nghiêm. Nhƣ 

trong  Kinh  Chiên-đàn  Thí  dụ  nói:  "Rừng  có  cây  Chiên-đàn  thì  có  cây  Y-lan  vây 

quanh,  rừng  có  cây  Y-lan  thì  có  cây  Chiên-đàn  vây  quanh.  Có  Chiên-đàn  thì 

Chiên-đàn  họp  lại  thành  rừng  cây,  có  Y-lan  thì  Y-lan  thì  họp  lại  vây  quanh  lẫn 

nhau. Phật và các A-la-hán cũng nhƣ vậy. Phật trú trong thiện pháp giải thoát, 

các A-la-hán cũng trú trong thiện pháp  giải thoát. Cùng trú pháp nhƣ nhau nên 

cùng làm quyến thuộc để trang nghiêm. Phật có đại chúng vây quanh, nhƣ núi 

chúa  Tu-di  có  mƣời  núi  báu  vây  quanh,  nhƣ  voi  chúa  bạch  huơng  có  voi  bạch 

huơng vây quanh, nhƣ sƣ tử vƣơng có chúng sƣ tử vây quanh. Phật cũng nhƣ 

vậy,  Phật  là  phƣớc  điền  vô  thƣợng  của  thế  gian,  cọng  trú  với  các  đệ  tử  vây 

quanh. 

KINH: Chỉ trừ A-nan, đang ở Học địa, đƣợc quả Tu-đà-hoàn. 

LUẬN:  Hỏi:  Cớ sao nói chỉ trừ A-nan? 

 Đáp:  Các A-la-hán đƣợc tán thán trên đây, A-nan không ở trong số đó, vì sao? 

Vì đang ở Học địa, chƣa lìa hết dục. 

 Hỏi: Đại đức A-nan là vị Thầy thứ ba, là vị tƣớng lãnh về Chánh pháp của đại 

chúng,  từng  gieo  giống  Niết-bàn  qua  vô  lƣợng  kiếp,  thƣờng  gần  Phật,  gìn  giữ 

Pháp tạng. Đại đức là bậc lợi căn nhƣ vậy sao đến nay vẫn chƣa lìa hết dục, mà 

còn làm Học nhân? 

 Đáp: Đại đức A-nan vốn nguyện nhƣ vầy: "Ta là bậc nhất trong chúng đa văn", 

lại cũng vì pháp của chƣ Phật, các A-la-hán đã làm xong những gì phải làm, thì 

không nên làm ngƣời cung cấp cúng dƣờng, vì các A-la-hán ở trong Phật pháp 

có thể thành tựu việc lớn, đã phá giặc phiền não, cùng với Phật ngồi trên giƣờng 

giải thoát. 

Lại nữa, Trƣởng lão A-nan, đối với các kinh thƣờng nghe, thọ trì, đọc tụng thông 

lợi,  quán  sát  nên  trí  tuệ  nhiều  mà  sự  nhiếp  tâm  ít.  Hai  thứ  công  đức  này  phải 

bằng nhau, mới có thể đƣợc lậu tận; vì lẽ đó mà A-nan còn là vị Học nhân Tu-

đà-hoàn. 

Lại  nữa,  vì  ham  cung  cấp  cho  Thế  Tôn,  nên  A-nan  làm  ngƣời  cung  cấp  cho 

Phật. A-nan lại suy nghĩ nhƣ vầy: "Nếu ta sớm thủ chứng lậu tận, thời phải xa 

Thế  Tôn,  không  còn  đƣợc  làm  ngƣời  cung  cấp.  Vì  vậy  nên  A-nan  tuy  có  thể 

chứng đắc đạo quả A-la-hán mà tự chế không thủ chứng. 

Lại  nữa,  xứ,  thời,  và  ngƣời  chƣa  hợp  lại.  Ngàn  A-la-hán  có  khả  năng  kiết  tập 

Pháp tạng chƣa họp ở núi Kỳ-xà-quật, đó là xứ. Thời mà Thế Tôn qua đi chƣa 

đến  và  Trƣởng  lão  Kỳ-bà-tử  chƣa  ở  đó  (nhờ  Kỳ-bà-tử  khuyên  A-nan  mới  lậu 

tận); vì thế nên Trƣởng lão A-nan lậu chƣa sạch. Phải khi Thế Tôn qua đi, chúng 

kiết tập Pháp hợp mộ chỗ, và Kỳ-bà-tử thuyết pháp cơ hiềm, khuyên can, cả ba 

sự đó hợp lại thì A-nan mới đƣợc lậu tận. 

Lại nữa, Đại đức A-nan nhàm chán thế pháp ít, không nhƣ ngƣời khác, đó là do 

A-nan đời đời ở giòng Vƣơng giả, đoan chánh vô song, phƣớc đức vô lƣợng, là 

bà con gần với Thế Tôn, thƣờng hầu hạ Phật, ắt có ý nghĩ: "Ta hầu gần Phật, 

biết tạng Pháp bảo, đạo pháp lậu tận, ta không sợ mất"; vì sự ấy mà không ân 

cần lắm đến việc lậu tận. 

 Hỏi:  Tên Đại đức A-nan là do nhân duyên nào? Do nhân duyên đời trƣớc, hay 

do cha mẹ đặt, hay nƣơng theo nhân duyên mà đặt? 

 Đáp:  Do nhân duyên đời trƣớc, cũng do cha mẹ đặt, và cũng nƣơng theo nhân 

duyên mà đặt. 

 Hỏi:  Nhân duyên đời trƣớc nhƣ thế nào? 

 Đáp:  Thích-ca Văn Phật đời trƣớc là ngƣời thợ làm ngói tên là Đại-quang-minh 

(Prabhasa). Bấy giờ có Phật hiệu là Thích-ca Văn, đệ tử tên là Xá-lợi-phất, Mục-

kiền-liên,  A-nan.  Phật  và  đệ  tử  cùng  đi  đến  nhà  ngƣời  thợ  làm  ngói  nghỉ  một 

đêm. Bấy giờ ngƣời thợ ngói cúng dƣờng Phật và Tỳ-kheo tăng ba thứ: Chiếu 

cỏ, đèn và mật, rồi phát nghuyện rằng: "Đƣơng lai trong đời năm ác, già, bệnh, 

chết, khổ não tôi sẽ làm Phật cũng hiệu là Thích-ca Văn nhƣ Phật ngày nay. Đệ 

tử tôi cũng có tên nhƣ đệ tử Phật ngày nay". Do lời nguyện của Phật nhƣ vậy mà 

có tên là A-nan. 

Lại  nữa,  A-nan  đời  đời  lập  nguyện  rằng:  "Ta  ở  trong  chúng  đệ  tử  đa  văn  của 

Phật Thích-ca Văn, nguyện là bậc nhất và tên là A-nan". 

Lại nữa, A-nan đời  đời nhẫn nhục, trừ sân hận,  vì nhân duyên ấy, khi sanh ra 

đoan chánh. Cha mẹ vì chỗ đoan chánh làm cho ai nấy đều hoan hỷ, nên đặt tên 

là A-nan. 

A-nan, Tàu dịch là Hoan hỷ. Đó là tên do nhân duyên đời trƣớc. Nhân duyên do 

cha mẹ đặt tên nhƣ thế nào? Xƣa có vua Nhật Chủng (giòng mặt trời) tên là Sƣ-

tử-hiếp (Simhahanu). Vua có bốn ngƣời con trai, ngƣời con thứ nhất tên là Tịnh-

Phạn  (Sudhodana),  thứ  hai  tên  Bạch-phạn  (Suklodana),  thứ  ba  tên  Hộc-phạn 

(Pronodana), thứ tƣ tên Cam-lộ-phạn (Amrtodana) và một ngƣời con gái tên là 

Cam-lộ-vị  (Amrtàrasa).  Vua  Tịnh-Phạn  có  hai  con  trai  là  Tất-đạt-đa  và  Nan-đà. 

Vua Bạch-phạn có hai con trai là Bạt-đề và Đề-sa (Bhadrika và Tisya). Vua Hộc-

Phạn có hai con trai là Đề-bà-đạt-đa và A-nan (Devadatta và Ananda). Vua Cam-

lộ-Phạn có hai con trai là Ma-ha-nam và A-nê-lô-đậu (Mahanaman và Anirudha). 

Công chúa Cam-lộ-vị có một con trai tên Thi-bà-la (Danapala). 

Trong số đó, Bồ-Tát Tất-đạt-đa, dần dần lớn lên, bỏ địa vị Chuyển luân Thánh 

vƣơng, nửa đêm xuất gia, đi đến trong nƣớc Âu-lâu-tỳ-la (Uruvela) bên bờ sông 

Ni-liên-thuyền, sáu năm khổ hạnh. 

Bấy giờ, vì thƣơng nhớ con nên vua Tịnh-phạn thƣờng sai sứ đi tìm, muốn biết 

tin tức con mình đắc đạo chăng? Bệnh hay chết? Sứ giả trở về tâu vua: "Bồ-tát 

chỉ còn da bọc xƣơng gân, thân mạng rất suy vi; hoặc nay, hoặc mai, chẳng còn 

bao lâu nữa". Vua nghe nói hết sức sầu nhớ, chìm trong biển ƣu não mà than: 

"Con ta đã không làm Chuyển luân vƣơng, lại không đƣợc làm Phật, sao lại chỉ 

chịu suy nhƣợc khổ sở, không đƣợc chi cả, mà chết!". Vua ƣu não nhƣ vậy đến 

hoang mang, mờ mịt, bối rối, bế tắc! 

Bấy giờ, Bồ-tát bỏ lối tu khổ hạnh, ăn cháo sữa trăm vị, thân thể no đủ, xuống 

sông Ni-liên-thuyền tắm rửa xong, đi đến dƣới cội Bồ-đề, ngồi toà Kim-cang mà 

thề rằng: "Ta thề không bỏ chỗ ngồi kiết già này cho đến khi thành đạt Nhất thiết 

trí, nếu không đạt đƣợc Nhất thiết trí, thì không rời bỏ chỗ này". 

Bấy giờ Ma vƣơng dẫn chúng mƣời tám vạn ức đến chỗ Bồ-tát, dám quyết hơn 

thua cùng Bồ-tát. Bồ-tát dùng sức trí tuệ cả phá Ma quân. Ma không hơn đƣợc 

phải rút lui mà tự nghĩ: "Không thắng đƣợc Bồ-tát thì hãy đến làm khổ cha của 

ngƣời", liền đến chỗ vua Tịnh-phạn nói dối rằng: "Con ông vừa cuối đêm nay đã 

qua đời rồi". Vua nghe lời ấy, sợ hãi té trên giƣờng, nhƣ cá vùi trong cát nóng. 

Vua khóc và nói: 

 "A-di-đà (Ajita - A-tư-đà) nói quấy,  

 Điềm lành cũng chẳng linh,  

 Được lợi, tiếng thơm tho, 

 Tất cả đều chẳng có".  

Bấy giờ thọ thần Bồ-đề rất hoan hỷ, cầm hoa trời Mạn-đà-la đến chỗ vua Tịnh-

phạn nói kệ: 

 "Con ngài đã Đắc đạo,  

 Đã phá tan chúng Ma,  

 Sáng như mặt trời mọc, 

 Soi thấu cả mười phương. 

 Hoan hỷ được lợi lớn, 

 Giải thoát hết thảy khổ, 

 Nay đã Chuyển xe pháp, 

 Không đâu không thanh tịnh".  

Vua nói: "Trƣớc đây có một  vị Trời  đến  nói con ta đã  chết,  nay ngƣơi đến nói 

phá hoại Ma quân, đắc đạo, hai lời nói trái nhau, biết ai đáng tín?" Thần cây lại 

nói: "Thật không vọng ngữ. Vị trời trƣớc nói dối đã chết, đó là Ma ôm lòng ganh 

t�nên đến xúc não. Ngày  nay  các vị Trời,  Rồng và Thần đem hoa  hương cúng dường, 

giăng đầy giữa hư không. Con Ngài thân phóng ra ánh sáng chiếu khắp trời đất". 

Vua  nghe  lời  ấy,  cởi  bỏ  tất  cả  tâm  ƣu  sầu  khổ  não,  nói:  "Con  ta  tuy  bỏ  ngôi 

Chuyển luân Thánh vƣơng, nay đƣợc ngôi Pháp chuyển luân vƣơng, thật đƣợc 

đại lợi, chẳng mất mát gì", nên lòng vua rất hoan hỷ. 

Bấy giờ sứ giả của Hộc-phạn vƣơng đến tâu cùng Tịnh-phạn vƣơng: "Hộc-phạn 

vƣơng vừa sanh đƣợc con trai". Tâm của vƣơng rất hoan hỷ, nói: "Ngày nay thật 

là đại cát, là ngày hoan hỷ". Vua nói với sứ giả rằng: "Đứa trẻ ấy nên đặt tên là 

A-nan", đó là tên cha mẹ đặt. 

Nƣơng theo nhân duyên mà đặt tên là nhƣ thế nào? Thân hình của A-nan đoan 

chánh, thanh tịnh, nhƣ tấm gƣơng sáng đẹp, dung nhan tƣớng mạo già hay trẻ, 

đẹp  hay  xấu  đều  hiện  cả  trong  thân.  Thân  ấy  tƣơi  sáng  trong  sạch,  ngƣời  nữ 

trông thấy, dục tâm liền động, cho nên Phật cho phép A-nan mang y che vai. 

Vì A-nan thƣờng khiến ngƣời khác trông thấy thì tâm và mắt đều hoan hỷ, cho 

nên gọi là A-nan. Bấy giờ ngƣời tạo luận tán rằng: 

 "Mắt như trăng tròn sáng,  

 Mắt như hoa sen xanh,  

 Nước biển cả Phật pháp, 

 Chảy vào tâm A-nan. 

 Hay làm tâm mắt người, 

 Trông thấy tâm hoan hỷ, 

 Ai đều cầu thấy Phật, 

 Hiện đủ không thiếu vẻ".  

Nhƣ  vậy  A-nan  tuy  có  thể  chứng  đƣợc  đạo  quả  A-la-hán,  song  vì  sự  cúng 

dƣờng Phật, nên không dứt hết lậu. Do có đại công đức đó, tuy không phải là 

bậc Vô học mà đƣợc ở trong số Vô học, tuy chƣa ly dục mà ở trong số ly dục. 

Do vậy nên trong số năm ngàn, vì thật chƣa phải đều là A-la-hán nên nói "chỉ trừ 

A-nan". 





Chƣơng 6 

GIẢI THÍCH: "NGHĨA BA CHÚNG" 

KINH:  Lại  có  năm  trăm  Tỳ-kheo-ni,  Ƣu  -bà-tắc,  Ƣu-bà-di,  đều  đã  thấy  đƣợc 

Thánh đế 

LUẬN:  Hỏi:  Vì sao chúng Tỳ-kheo có năm ngàn còn ba chúng kia mỗi chúng chỉ 

có năm trăm? 

 Đáp:  Ngƣời nữ phần nhiều trí tuệ kém, phiền não nặng nề, chỉ mong hỷ lạc, ái 

hành nhiều, ít có thể đoạn kiết sử để chứng đƣợc giải thoát, nhƣ Phật nói: "Pháp 

nhân duyên khởi ấy sâu xa bậc nhất, khó thấy đƣợc. Đoạn hết thảy phiền não, ly 

dục, chứng đƣợc Niết-bàn lại càng khó thấy hơn". Cho nên ngƣời nữ không thể 

chứng đƣợc nhiều, không bằng chƣ Tỳ-kheo. 

Chúng Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di là hàng cƣ gia, tâm bất tịnh, không thể đoạn hết các 

lậu, chỉ có thể thấy đƣợc lý Tứ đế, mà ở vào hàng Hữu học, nhƣ kệ nói: 

 "Khổng tước tuy có thân sắc đẹp,  

 Không bằng hồng nhạn bay được xa,  

 Bạch y tuy có được phú quý, 

 Không bằng xuất gia công đức hơn".  

Các  Tỳ-kheo-ni  tuy  xuất  gia,  từ  bỏ  vinh  hoa  ở  đời,  mà  trí  tuệ  kém,  nên  chỉ  có 

năm trăm Tỳ-kheo-ni A-la-hán. 

Hai chúng Bạch y cƣ gia, công việc bận rộn, nên đắc đạo ít, chỉ có năm trăm. 

 Hỏi:  Nhƣ năm ngàn A-la-hán đều đƣợc tán thán, sao ba chúng này không đƣợc 

tán thán ? 

 Đáp: Đại chúng đã đƣợc tán thán, thời biết các chúng kia cũng đƣợc tán thán. 

Lại nữa, nếu tán thán riêng từng chúng thì bọn ngoại đạo sẽ chê trách: "Sao lại 

tán thán Tỳ-kheo-ni, và sanh tâm phỉ báng họ", hoặc nếu tán thán Bạch y, thì sẽ 

bị nói "để đuợc cúng dƣờng"; cho nên không tán thán. 

 Hỏi:  Trong các kinh Đại thừa khác, Phật cùng với chúng đại Tỳ-kheo hoặc tám 

ngàn ngƣời, hoặc sáu vạn, mƣời vạn ngƣời. Còn kinh Đại Bát-nhã Ba-la-mật ấy, 

là lớn bậc nhất trong các kinh, nhƣ trong phẩm Chúc lụy nói: "Các kinh khác đều 

quên  hết  tội  đó  rất  ít,  còn  quên  một  câu  kinh  Bát-nhã  Ba-la-mật,  thì  tội  đó  rất 

nhiều", cho nên biết kinh Bát-nhã Ba-la-mật là lớn bậc nhất. Ngay trong đại hội 

thứ  nhất  của  kinh  bậc  nhất  ấy,  tại  sao  chúng  Thanh-văn  số  ít,  chỉ  có  Tỳ-kheo 

năm ngàn, Tỳ-kheo-ni, Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di mỗi chúng chỉ có năm trăm? 

 Đáp:  Vì đại kinh ấy sâu xa khó hiểu, nên chúng Thanh-văn ít. Ví nhƣ vua có thứ 

báu thật, thì không bày ra cho phàm nhân xem mà chỉ cho đại nhân đáng tin yêu 

xem mà thôi. Cũng ví nhƣ khi vua mƣu nghị thì chỉ bàn với các đại thần và ngƣời 

trí đáng tin yêu, còn các bề tôi thời không đƣợc dự vào. 

Lại nữa, sáu ngàn năm trăm ngƣời ấy đều đã đắc đạo, tuy không hiểu hết Bát-

nhã Ba-la-mật sâu xa này, nhƣng đều có thể tín thọ, vì đã đƣợc bốn thứ thuộc 

vô lậu. Ở các kinh khác, chúng Thanh-văn tuy nhiều nhƣng hỗn tạp, không phải 

tất cả đều đắc đạo. 

Lại nữa, ở trong đó, trƣớc khi tán thán ngàn vạn A-la-hán, chọn lấy số tối thắng 

là năm ngàn ngƣời. Tỳ-kheo-ni, Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di cũng thế. Ngƣời tối thắng 

khó đƣợc cho nên không nhiều. 

 (Hết cuốn 3 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 4 

 CHƢƠNG 7  

GIẢI THÍCH: BỔ-TÁT 

KINH:  Lại có Bồ-tát Ma-ha-tát 

LUẬN:  Hỏi:  Nếu kể từ trên kể xuống thì phải Bồ-tát trƣớc rồi mới đến Tỳ-kheo, 

Tỳ-kheo-ni, Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di; vì Bồ-tát kề dƣới Phật.  Nếu từ dƣới kể lên thì 

phải  kể  Ƣu-bà-di,  rồi  mới  đến  Ƣu  -bà-tắc,  Tỳ-kheo-ni,  Tỳ-kheo,  Bồ-tát.   Nay  cớ 

sao trƣớc nói Tỳ-kheo, rồi mới đến ba chúng, sau mới nói Bồ-tát? 

 Đáp:    Bồ-tát tuy là�7873;  dƣới Phật, nhƣng  vì  các  phiền não  chƣa  sạch hết nên 

nói đến A-la-hán trƣớc.  Các A-la-hán trí tuệ tuy ít mà đã thành thục, các Bồ-tát 

trí tuệ tuy nhiều mà phiền não chƣa sạch hết nên nói A-la-hán trƣớc. 

Phật  pháp  có  hai  loại:   Một  là  bí  mật,  hai  là  hiển  thị.   Trong  hiển  thị,  thì  Phật, 

Bích-chi Phật, A-la-hán đều là phƣớc điền; vì đã sạch hết phiền não không còn 

thừa.   Trong  bí  mật  thì  nói  các  Bồ-tát  đƣợc  Vô  sanh  Pháp  nhẫn,  phiền  não  đã 

dứt, đủ sáu thần thông, làm lợi ích chúng sanh.  Vì theo pháp hiển thị nên trƣớc 

nói A-la-hán sau nói Bồ-tát. 

Lại nữa, Bồ-tát dùng phƣơng tiện lực thị hiện vào năm đƣờng, thọ năm dục lạc, 

để dẫn đạo chúng sanh.  Nếu Bồ-tát ở trên A-la-hán thì chƣ thiên, ngƣời đời sanh 

nghi ngờ, quái lạ nên nói sau. 

 Hỏi:  Ở sau A-la-hán thì còn đƣợc cớ sao lại ở sau cả Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di? 

 Đáp:    Bốn  chúng  tuy  chƣa  sạch  hết  lậu,  nhƣng  không  bao  lâu  sẽ  hết,  nên  gọi 

chung là chúng Thanh-văn.  Nếu trong bốn chúng mà xen nói Bồ-tát vào thì bất 

tiện.  Nhƣ Tỳ-kheo-ni đƣợc vô lƣợng luật nghi đáng nên ở sau Tỳ-kheo và trƣớc 

Sa-di, nhƣng vì nghi pháp bất tiện nên Phật nói sau Sa-di.  Các Bồ-tát cũng nhƣ 

thế, tuy đáng ở trên ba chúng Hữu học nhƣng mà vì không tiện nói nên  nói sau. 

Lại nữa, có ngƣời nói: Bồ-tát có công đức và trí tuệ siêu việt thù thắng hơn A-la-

hán, Bích-chi Phật, cho nên nói riêng. 

 Hỏi:    Trong  kinh  Thanh-văn  chỉ  nói  bốn  chúng,  trong  đây  cớ  gì  chỉ  nói  riêng 

chúng Bồ-tát? 

 Đáp:   Có hai đạo:  Một là Thanh-văn đạo, hai là Bồ-đề-tát-đỏa đạo.  Nếu nói bốn 

chúng Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di; nên biết đó là hạng ngƣời cầu 

Thanh-văn đạo.  Nếu nói riêng chúng Bồ-tát Ma-ha-tát nên biết đó là hạng ngƣời 

cầu Phật đạo.  Vì vậy, nên trong pháp Thanh-văn, ở đầu kinh không nói Phật trú 

ở chỗ ấy, cùng với bấy nhiêu Bồ-tát, mà chỉ nói Phật trú ở chỗ ấy cùng với bao 

nhiêu Tỳ-kheo, nhƣ nói Phật ở Ba-la-nại cùng với năm Tỳ-kheo.  Phật ở tại nƣớc 

Già-gia cùng với ngàn Tỳ-kheo.  Phật ở nƣớc Xá-bà-đề cùng với năm trăm Tỳ-

kheo.  Khởi đầu các kinh nhƣ vậy đều không nói cùng với bao nhiêu Bồ-tát. 

 Hỏi:   Bồ-tát có hai hạng:  Xuất gia và tại gia.  Bồ-tát tại gia nói chung trong chúng 

Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di.  Bồ-tát xuất gia nói chung trong chúng Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni. 

Nay vì sao lại nói riêng? 

 Đáp:     Tuy  ở  chung  trong  bốn  chúng  mà  nên  phải  nói  riêng,  vì  sao?   Vì  Bồ-tát 

thuộc  vào  bốn  chúng  mà  bốn  chúng  không  hẳn  là  Bồ-tát.   Tại  sao  vậy?   Vì  có 

ngƣời  cầu  thành  Thanh-văn,  có  ngƣời  cầu  thành  Bích-chi  Phật,  có  ngƣời  cầu 

sanh lên trời, có ngƣời cầu sinh sống an lạc.   Bốn hạng ngƣời này không thuộc 

vào hàng Bồ-tát,  vì  những ngƣời ấy không phát tâm nói rằng:   "Tôi nguyện sẽ 

làm Phật". 

Lại nữa, Bồ-tát chứng đƣợc Vô sanh Pháp nhẫn, tất cả tƣớng danh tự tử sanh 

đều  dứt  hết,  ra  ngoài  ba  cõi,  không  rơi  vào  trong  số  chúng  sanh,  vì  sao?   Vì 

Thanh-văn  đƣợc  đạo  quả  A-la-hán  còn  không  rơi  vào  trong  số  chúng  sanh,  hà 

huống Bồ-tát, nhƣ trong Ƣu-ba-thi-nạn ở kinh Ba-la-diên có kệ: 

"  Chỗ đã diệt vô, tái xuất chăng?  

 Đã vĩnh diệt, chẳng tái xuất chăng?  

 Đã vào Niết-bàn, thường trú chăng?  

 Nguyện đấng Đại trí nói sự thật". 

Phật đáp: 

 "Tịch diệt, tức là không thể lường,  

 Phá hoại nhân duyên và danh tướng,  

 Hết thảy ngôn ngữ đều đã qua,  

 Tất cả đều hết như lửa tắt".  

Nhƣ A-la-hán mà hết thảy danh tự còn dứt huống là Bồ-tát có thể phá tất cả các 

pháp, biết thật tƣớng, đƣợc pháp thân mà không dứt đƣợc ƣ?  Vì thế nên trong 

hàng tứ chúng của Đại thừa, nói riêng Bồ-tát. 

 Hỏi:   Cớ sao mở đầu kinh Đại thừa, nói cả chúng Bồ-tát, chúng Thanh-văn, mà 

mở đầu kinh Thanh-văn chỉ nói đến chúng Tỳ-kheo, không nói đến chúng Bồ-tát? 

 Đáp:   Vì muốn biện thuyết hai thừa:  Phật thừa và Thanh-văn thừa.  Thanh-văn 

thừa  nhỏ hẹp, Phật  thừa rộng lớn; Thanh-văn thừa tự làm tự lợi, Phật thừa lợi 

ích tất cả. 

Lại  nữa,  Thanh-văn  thừa  phần  nhiều  thuyết  "chúng  sanh  không",   Phật  thừa 

thuyết  cả  "chúng  sanh  không"  và  "pháp  không".   Nhƣ  vậy  v.v…  đủ  cả  các  thứ 

phân biệt ba thừa.  Vì phân biệt thuyết về hai đạo ấy (Thanh-văn đạo và Bồ-tát 

đạo) nên trong kinh Đại thừa nói cả chúng Thanh-văn và chúng Bồ-tát , nhƣ bài 

kệ tán Đại thừa nói: 

 "Người được pháp Đại-thừa,  

 Đem an lạc khắp cả,  

 Lợi i�

 bằng thật pháp,  

 Khiến được đạo Vô thượng.  

 Người được pháp Đại-thừa,  

 Từ bi với tất cả,  

 Đem đầu, mắt bố thí,  

 Bỏ đi như cỏ cây.  

 Người được pháp Đại-thừa,  

 Hộ trì giới thanh tịnh,  

 Như trâu đen quý đuôi,  

 Không tiếc đến thân mạng.  

 Người được pháp Đại-thừa,  

 Thì được nhẫn vô thượng,  

 Nếu có cắt xẻo thân,  

 Xem đó như cắt cỏ.  

 Người được pháp Đại-thừa,  

 Tinh tấn không nhàm mỏi,  

 Gắng làm không ngừng nghỉ,  

 Như người tát biển cả.  

 Người được pháp Đại-thừa,  

 Rộng tu vô lượng định,  

 Sức thần thông, Thánh đạo,  

 Được thanh tịnh tự tại.  

 Người được pháp Đại-thừa,  

 Phân biệt các pháp tướng,  

 Thật trí tuệ bất hoại,  

 Trong ấy đã đầy đủ.  

 Trí bất khả tư nghì,  

 Sức bi tâm vô lượng,  

 Không vào trong nhị pháp,  

 Đặng quán hết thảy pháp.  

 Xe lừa, ngựa, đà, voi,  

 Tuy đồng, không sánh nhau.  

 Bồ-tát và Thanh-văn,  

 Lớn nhỏ cũng như thế.  

 Đại từ bi làm trục,  

 Trí tuệ làm hai bánh,  

 Tinh tấn làm ngựa hay,  

 Khớp miệng bằng giới định.  

 Nhẫn nhục làm áo giáp,  

 Tổng trì làm cương Ngựa,  

 Người đi xe Đại-thừa,  

 Qua khỏi được tất cả".  

 Hỏi:    Nhƣ  kinh  Thanh-văn,  mở  đầu  chỉ  kể  chúng  Tỳ-kheo,  còn  kinh  Ma-ha  Diễn, 

mở đầu kể luôn chúng Bồ-tát.  Tại sao vậy? 

 Đáp:   Ma-ha Diễn rộng lớn, các thừa các đạo đều vào trong Ma-ha Diễn.  Chúng 

Thanh-văn nhỏ hẹp, không dung thọ đƣợc Ma-ha Diễn, ví nhƣ sông Hằng không 

dung thọ đƣợc biển cả, vì nó nhỏ hẹp.  Nhƣng biển cả có thể dung thọ đƣợc các 

dòng sông, vì nó rộng lớn;  Pháp Ma-ha Diễn cũng nhƣ thế, nhƣ kệ nói: 

 "Ma-ha Diễn như biển cả,  

 Tiểu thừa như nước lỗ chăn Trâu,  

 Nhỏ không dung được to,  

 Thí dụ kia cũng thế".  

Vì vậy, chúng Tiểu thừa không dung thọ đƣợc Bồ-tát. 

 Hỏi:   Sao gọi là Bồ-đề? Sao gọi là Tát-đỏa? 

Đáp:  Bồ-đề gọi là đạo chƣ Phật, Tát-đỏa gọi là chúng sanh, hoặc gọi là đại tâm. 

Ngƣời  ấy  muốn  đƣợc  trọn  cả  công  đức  của  Phật  đạo,  tâm  kia  không  thể  dứt, 

không thể phá; nhƣ núi Kim-cang, nên gọi là đại tâm, nhƣ kệ nói: 

 "Hết thảy các Phật pháp,  

 Trí tuệ và giới định,  

 Làm lợi ích tất cả,  

 Ấy gọi là Bồ-đề.  

 Tâm kia không lay động,  

 Hay nhẫn, thành việc đạo,  

 Không dứt cũng không phá,  

 Tâm ấy gọi Tát-đỏa".  

Lại nữa, xƣng tán hảo pháp là "tát", thể tƣớng của hảo pháp gọi là "đỏa".  Vì tâm 

Bồ-tát tự lợi lợi tha, vì độ hết thảy chúng sanh, vì biết thật tánh hết thảy pháp, vì 

hành đạo Vô thƣợng Chánh đẳng Bồ-đề, vì đƣợc hết thảy Hiền thánh tán thán; 

ấy  gọi  là  Bồ-đề    Tát-đỏa,  vì  cớ  sao?   Vì  trong  hết  thảy  pháp,  Phật  pháp  là  bậc 

nhất.  Bồ-tát muốn đạt đƣợc pháp ấy, nên đƣợc Hiền thánh tán thán. 

Lại nữa, ngƣời nhƣ thế vì giải thoát sanh già bệnh chết cho hết thảy chúng sanh, 

nên cầu Phật đạo, ấy gọi là Bồ-đề   Tát-đỏa. 

Lại nữa, ba thứ đạo đều là Bồ-đề.  Một là Phật đạo, hai là Thanh-văn đạo, ba là 

Bích-chi Phật đạo.  Bích-chi Phật đạo, Thanh-văn đạo tuy đƣợc Bồ-đề mà không 

xƣng  là  Bồ-đề,  Bồ-đề  ở  trong  công  đức  thuộc  Phật  đạo  mới  là  Bồ-đề,  ấy  gọi  là 

Bồ-đề   Tát-đỏa. 

 Hỏi:   Ngang đâu trở lại gọi là Bồ-đề Tát-đỏa? 

 Đáp:   Có thệ nguyện lớn, tâm không thể lay động, tinh tiến không lùi, do ba việc 

ấy gọi là Bồ-đề Tát-đỏa. 

Lại nữa, có ngƣời nói:  "Khi bắt đầu phát tâm, nguyện rằng:  Ta sẽ làm Phật độ 

hết thảy chúng sanh".   Từ đó trở đi gọi là Bồ-đề Tát-đỏa, nhƣ kệ nói: 

 "Nếu khi mới phát tâm,  

 Thế nguyện sẽ làm Phật,  

 Đã qua khỏi thế gian,  

 Đáng nhận đời cúng dường".  

Từ khi mới phát tâm cho đến đệ Cửu địa vô ngại, vào Kim-cang tam muội, giữa 

khoảng trung gian đó gọi là Bồ-đề Tát-đỏa. 

Bồ-đề Tát-đỏa ấy có hai hạng: Thoái chuyển và bất thoái chuyển.  Nhƣ hai hạng 

A-la-hán thối pháp và bất thối pháp. 









Bồ-tát  bất  thoái  chuyển  gọi  là  thật  Bồ-tát,  vì  có  Bồ-tát  thật,  cho  nên  các  Bồ-tát 

thoái chuyển đều gọi là Bồ-tát, ví nhƣ ngƣời chứng đƣợc bốn đạo quả gọi là thật 

Tăng, vì có Tăng thật, cho nên các ngƣời chƣa đắc đạo đều gọi là Tăng. 

 Hỏi:   Sao biết Bồ-tát  ấy là thoái chuyển và bất thoái chuyển? 

 Đáp:   Phẩm A-bệ-bạt-trí trong Kinh Bát-nhã Ba-la-mật, Phật tự thuyết tƣớng bất 

thoái  chuyển.   Tƣớng  nhƣ  vậy  là  thoái  chuyển,  tƣớng  nhƣ  vậy  là  bất  thoái 

chuyển. 

Lại nữa, nếu Bồ-tát chỉ với một pháp mà khéo tu khéo niệm, ấy gọi là A-bệ-bạt-trí 

Bồ-tát.  Một pháp gì?  Đó là thƣờng nhất tâm, nhóm các thiện pháp.  Nhƣ nói các 

đức Phật do thƣờng nhất tâm nhóm các thiện pháp mà chứng đƣợc Vô thƣợng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Lại nữa, có Bồ-tát chỉ đƣợc một pháp, là tƣớng bất thoái chuyển. Một pháp gì? 

Đó là chánh trực tinh tiến.  Nhƣ Phật hỏi A-nan:  "A-nan!  Thầy tinh tiến chăng?" 

Đúng vậy, bạch Thế Tôn! 

A-Nan! Thầy tán thán tinh tiến chăng? 

Đúng vậy, đấng Thiện tuệ! 

A-Nan!  thƣờng  hành,  thƣờng  tu,  thƣờng  niệm  tinh  tiến  cho  đến  khiến  cho 

ngƣời đắc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác.  Nhƣ trong đó nói rộng vậy. 

Lại nữa, nếu đƣợc hai pháp, khi ấy là tƣớng bất thoái chuyển. Hai pháp gì? Thật 

biết  hết  thảy  pháp  là  không  và  cũng  niệm  nghĩ,  không  bỏ  tất  cả  chúng  sanh. 

Ngƣời nhƣ vậy gọi là Bồ-tát bất thoái chuyển. 

Lại nữa, đƣợc ba pháp:  Một là nhất tâm nguyện muốn thành Phật đạo, nhƣ Kim-

cƣơng  không  thể  lay  động  ,  không  thể  phá  hoại.   Hai  là  đối  với  hết  thảy  chúng 

sanh,  có  tâm  từ  bi,  khắc  vào  xƣơng  tủy.   Ba  là  đƣợc  Bát-nhã  tam  muội  thấy 

đƣợc chƣ Phật hiện tại.  Lúc ấy gọi là Bồ-tát bất thoái chuyển. 

Lại  nữa,  trong  A-tỳ-đàm,  chúng  đệ  tử  của  Ca-chiên  Diễn-ni  tử  (Katya-niputra) 

nói:  "Sao gọi là Bồ-tát?  Tự giác lại có thể giác tha, ấy gọi là Bồ-tát.  Chắc chắn 

sẽ làm Phật, ấy gọi là Bồ-tát.   Bồ-đề là trí tuệ của ngƣời lậu tận; ngƣời ấy từ trí 

tuệ mà sanh ra, đƣợc ngƣời trí tuệ hộ niệm, đƣợc ngƣời trí tuệ cúng dƣờng, ấy 

gọi là Bồ-tát. 

Lại nói:  "Phát tâm bất thoái chuyển, từ đó về sau gọi là Bồ-tát". 

Lại nói:  "Nếu xa lìa năm pháp, đƣợc năm pháp, ấy gọi là Bồ-tát".    Năm pháp là 

gì?  Lìa ba đƣờng ác, thƣờng sanh vào loài trời và loài ngƣời.  Lìa nghèo cùng 

hạ tiện, thƣờng đƣợc tôn quý.  Lìa khỏi tƣớng phi nam, thƣờng đƣợc thân nam 

tử.  Lìa khỏi thân hình tàn khuyết thô lậu, các căn đầy đủ.  Lìa bỏ tánh hay quên, 

thƣờng nhớ Túc mạng.  Đƣợc trí tuệ Túc mạng ấy, thƣờng lìa hết thảy các pháp 

ác, xa bỏ ngƣời ác, thƣờng cầu đạo pháp, nhiếp thủ đệ tử, nhƣ vậy gọi là Bồ-tát. 

Lại nữa, từ khi gieo nghiệp cho ba mƣơi hai tƣớng trở đi, ấy gọi là Bồ-tát. 

 Hỏi:   Lúc nào gieo trồng nghiệp làm nhân duyên cho ba mƣơi hai tƣớng? 

 Đáp:   Qua khỏi ba A-tăng-kỳ kiếp, vậy sau mới trồng nghiệp nhân duyên cho ba 

mƣơi hai tƣớng. 

 Hỏi:   Thời gian bao lâu gọi là A-tăng-kỳ vô số kiếp? 

 Đáp:    Cực  số  mà  những  kẻ  biết  toán  số  trong  hàng  nhân  thiên  không  thể  biết 

đƣợc, ấy gọi là một A-tăng-kỳ.   Nhƣ một với một gọi là hai, hai với hai là bốn, ba 

lần ba là chín, mƣời lần mƣời là trăm, mƣời lần trăm là nghìn, mƣời lần nghìn là 

vạn,  ngàn  lần  vạn  là  ức,  ngàn  vạn  ức  gọi  là  Na-do-tha,  ngàn  vạn  Na-do-tha  là 

Tần-bà  (Bimbara),  ngàn  vạn  Tần-bà  gọi  là  Ca-tha  (Gata),  quá  Ca-tha  gọi  là  A-

tăng-kỳ.  Nhƣ vậy, trong số ba A-tăng-kỳ, nếu tu hành hết một A-tăng-kỳ, thì tu A-

tăng-kỳ thứ hai; tu hết A-tăng-kỳ thứ hai, thì tu A-tăng-kỳ thứ ba.  Ví nhƣ phép 

toán  số,  đếm  từ  một  đến  trăm,  đếm  trăm  xong  trở  lại  từ  một.   Nhƣ   vậy  Bồ-tát 

qua một A-tăng-kỳ, rồi trở lại kể từ một khởi đi.  Trong A-tăng-kỳ đầu, tâm không 

tự biết ta sẽ thành Phật hay không thành Phật.  Trong A-tăng-kỳ hai, tâm tuy biết 

đƣợc ta chắc chắn thành Phật, nhƣng miệng không nói ta sẽ thành Phật.  Trong 

A-tăng-kỳ ba, tâm tự biết rõ ràng sẽ thành Phật, miệng tự pháp ngôn không chút 

sợ:  "Ta trong đời sau sẽ thành Phật". 

Phật  Thích-ca  Văn,   kể  từ  Phật  Thích-ca  Văn  quá  khứ  đến  Phật  Lặc-na  thi-khí 

(Ratnasíkhin) là A-tăng-kỳ đầu.  Trong khoảng ấy Bồ-tát vĩnh viễn xa lìa thân mỹ 

nhân.   Từ  Phật  Lặc-na  thi-khí  đến  Phật  Nhiên-đăng  (Dipsạmkara)  là  A-tăng-kỳ 

thứ  hai.   Trong  khoảng  ấy,  Bồ-tát  cúng  dƣờng  Phật  Nhiên-đăng  bảy  cành  Hoa 

sen,  trải  áo  da  nai,  trải  tóc  lên  đống  bùn  để  lót  đƣờng  cho  Phật  đi  qua;  Phật 

Nhiên-đăng  liền  thọ  ký  cho  Bồ-tát:   "Ông  tƣơng  lai  sẽ  thành  Phật  hiệu  Thích-ca 

Mâu-ni". 

Từ  Phật  Nhiên-đăng  đến  Phật  Tỳ-bà-thi,  là  A-tăng-kỳ  thứ  ba.   Nếu  qua  khỏi  ba 

A-tăng-kỳ  kiếp,  lúc  ấy  là  lúc  Bồ-tát  gieo  trồng  nghiệp  làm  nhân  duyên  cho  ba 

mƣơi hai tƣớng. 

 Hỏi:   Nghiệp cho ba mƣơi hai tƣớng có thể gieo trồng ở tại đâu? 

 Đáp:  Ở tại cõi Dục chứ không phải tại cõi Sắc, cõi Vô sắc. Trong năm đạo của 

cõi Dục, ở tại nhân đạo gieo trồng.  Trong bốn châu thiên hạ, tại châu Diêm-phù-

đề gieo trồng, chứ không phải châu Câu-gia-ni, Uất-đát-la-việt, Phất-bà-đề.  Ở tại 

Diêm-phù-đề  thì  từ  thân  nam  tử  gieo  trồng  chứ  không  phải  nữ  nhân.   Lúc  có 

Phật  xuất  thế  gieo  trồng.   Phật  không  xuất  thế  không  thể  gieo  đƣợc.   Vì  duyên 

thân Phật mà đƣợc gieo, duyên thân khác không đƣợc gieo. 

 Hỏi:   Nghiệp của ba mƣơi hai tƣớng, là ở nơi thân nghiệp, khẩu nghiệp, ý nghiệp, 

nghiệp nào đƣợc gieo? 

 Đáp:   Ý nghiệp gieo, không phải thân nghiệp, khẩu nghiệp, vì sao?  Vì ý nghiệp 

lanh lợi. 

 Hỏi:  Ý nghiệp có sáu thức, nghiệp của ba mƣơi hai tƣớng ấy, là ý thức gieo hay 

là ngũ thức gieo? 

 Đáp:    Là ý thức, không phải ngũ thức, vì sao?  Vì ngũ thức không thể phân biệt, 

vì thế nên ý thức gieo. 

 Hỏi:   Tƣớng nào gieo trƣớc tiên? 

 Đáp:    Có ngƣời nói:  Tƣớng bàn chân bằng phẳng gieo trƣớc tiên, vì sao?  Vì 

trƣớc phải đứng vững rồi sau mới có thể gieo các tƣớng khác. 

Có ngƣời nói:  Gieo tƣớng mắt xanh biếc trƣớc.  Đƣợc tƣớng mắt này là mắt đại 

từ xem chúng sanh. 

Tuy  có  lời  ấy  nhƣng  không  hẳn  nhƣ  vậy.   Nếu  nhân  duyên  của  tƣớng  nào  hòa 

hiệp là bắt đầu gieo. 

 Hỏi:   Một ý tứ gieo hay nhiều ý tứ gieo? 

 Đáp:    Ba  mƣơi  hai  ý  tứ  gieo  ba  mƣơi  hai  tƣớng.   Mỗi  một  ý  tứ  gieo  mỗi  một 

tƣớng. Mỗi một tƣớng có trăm phƣớc đức trang nghiêm. 

 Hỏi:   Bao nhiêu gọi là một phƣớc đức? 

 Đáp:    Có  ngƣời  nói:  Có  đƣợc  nghiệp  báo  làm  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng,   ở 

trong bốn châu thiên hạ hƣởng thọ phƣớc lạc đƣợc tự tại, ấy gọi là một phƣớc 

đức.  Đủ một trăm phƣớc nhƣ vậy thành một tƣớng. 

Lại có ngƣời nói:  Làm Thích-đề-hoàn-nhơn, ở trong hai cõi trời, đƣợc tự tại, ấy 

gọi là một phƣớc. 

Lại  có  ngƣời  nói:   Làm  vị  Thiên  vƣơng  Tha-hóa-tự-tại,  ở  trong  cõi  Dục  đƣợc  tự 

tại, ấy gọi là một phƣớc. 

Lại  có  ngƣời  nói:   Trừ  Bồ-tát  bổ  xứ,  phƣớc  báo  của  hết  thảy  chúng  sanh  có 

đƣợc, ấy gọi là một phƣớc. 

Lại có ngƣời nói:  Sau khi kiếp của trời đất chấm hết, do hết thảy phƣớc đức của 

hết thảy chúng sanh cộng lại, mà quả báo của Tam thiên đại thiên thế giới đƣợc 

thành lập, ấy gọi là một phƣớc. 

Lại  có  ngƣời  nói:   Phƣớc  ấy  không  thể  lƣờng,  không  thể  thí  dụ  mà  biết  đƣợc. 

Nhƣ hết thảy chúng sanh trong Tam thiên đại thiên thế giới đều mù mắt, có một 

ngƣời chữa khỏi, ấy gọi là một phƣớc.  Tất cả ngƣời đều bị trúng độc, một ngƣời 

trị khỏi;  tất cả ngƣời sắp chết, một ngƣời cứu thoát khỏi; tất cả ngƣời phá giới, 

phá chánh kiến, một ngƣời dạy cho đƣợc tịnh giới và chánh kiến. Mỗi việc nhƣ 

vậy đều là một phƣớc. 

Lại có ngƣời nói:  Phƣớc ấy không thể lƣờng, không thể thí dụ.  Bồ-tát ấy ở vào 

A-tăng-kỳ thứ ba thì tâm tƣ duy về hạnh lớn, gieo trồng nhân duyên về ba mƣơi 

hai tƣớng, vì vậy phƣớc ấy không thể lƣờng, chỉ có Phật mới biết đƣợc. 

 Hỏi:   Bồ-tát trong bao lâu thì gieo trồng đƣợc một phƣớc? 

 Đáp:    Chậm  lắm  là  một  trăm  kiếp,  nhanh  lắm  là  chín  mƣơi  mốt  kiếp.   Bồ-tát 

Thích-ca Mâu-ni trong chín mƣơi mốt đại kiếp tu hành xong ba mƣơi hai tƣớng. 

Nhƣ  vậy  trong  kinh  nói:   "Kiếp  quá  khứ  lâu  xa,  có  đức  Phật  hiệu  Phất-sa 

(Rusya).   Bấy  giờ  có  hai  Bồ-tát,  một  là  Thích-ca  Mâu-ni  và  một  là  Di-lặc.   Phật 

Phất-sa  muốn  quán  xem  tâm  Bồ-tát  Thích-ca  Mâu-ni  đã  thuần  thục  chƣa,  tức 

quán  thấy  biết  tâm  Ngài  chƣa  thuần  thục  mà  tâm  các  đệ  tử  Ngài  đều  đã  thuần 

thục.  Còn tâm Bồ-tát Di-lặc thì đã thuần thục mà đệ tử Ngài thì chƣa thuần thục. 

Bấy  giờ  Phật  Phất-sa  nghĩ  nhƣ  vầy:   "Tâm  của  một  ngƣời  dễ  giáo  hoá  đƣợc 

mau, tâm của nhiều ngƣời khó thể đối trị mau".  Suy nghĩ nhƣ vậy rồi, Phật Phất-

sa  muốn  khiến  Bồ-tát  Thích-ca  Mâu-ni  đƣợc  mau  thành  Phật,  nên  lên  trên  núi 

Tuyết, nhập Hỏa định ở trong hang báu.  Lúc ấy Bồ-tát Thích-ca Mâu-ni đang là 

ngoại  đạo  tiên  nhân  lên  núi  hái  thuốc,  trông  thấy  Phật  Phất-sa  đang  ngồi  trong 

hang báu, nhập Hỏa định, phóng hào quang.  Thấy vậy rồi, tâm hoan hỷ tín kính, 

đứng co một chân, chấp tay hƣớng Phật, một lòng chiêm ngƣỡng, qua bảy ngày 

đêm không thấy chớp mắt, liền nói một bài kệ tán Phật: 

 "Thiện thuợng thiên hạ, không ai bằng Phật,  

 Mười phương thế giới, cũng không thể sánh,  

 Những gì ở thế gian tôi thấy hết,  

 Tất cả không có ai sánh ngang Phật".  

Qua  bảy  ngày  đêm  nhìn  kỹ  Thế  Tôn,  mắt  chƣa  từng  chớp,  mà  vƣợt  qua  đƣợc 

chín kiếp, còn  ở trong chín mƣơi  mốt  kiếp đƣợc thành Vô thƣợng Chánh đẳng 

Chánh giác. 

 Hỏi:   Nếu Bồ-tát Thích-ca Mâu-ni thông minh biết nhiều, có thể làm nhiều bài kệ 

hay; cớ sao qua bảy ngày đêm mà chỉ có một bài kệ tán Phật? 

 Đáp:   Bồ-tát Thích-ca Mâu-ni quí ở tâm tƣ mình chứ không quí ở nhiều lời. Nếu 

còn lấy các kệ khác tán Phật, thì tâm bị náo loạn, thế nên qua bảy ngày đêm chỉ 

lấy một bài kệ tán Phật. 

 Hỏi:   Bồ-tát Thích-ca Mâu-ni vì sao tâm chƣa thuần thục mà tâm đệ tử lại thuần 

thục?  Còn tâm Bồ-tát Di-lặc thuần thục mà tâm đệ tử lại chƣa thuần thục.? 

 Đáp:   Bồ-tát Thích-ca Mâu-ni, tâm vì lợi ích chúng sanh nhiều mà tự vì mình ít; 

còn  Bồ-tát  Di-lặc  tâm  vì  kỷ  thân  nhiều  mà  vì  chúng  sanh  ít.   Từ  Phật  Bệ-bà-thi 

đến Phật Ca-diếp, trong khoảng chín mƣơi mốt kiếp ấy, gieo trồng nghiệp nhân 

duyên cho ba mƣơi hai tƣớng xong, thì đầy đủ sáu Ba-la-mật.  Những gì là sáu? 

Đàn  Ba-la-mật,  Thi-la  Ba-la-mật,  Sằn-đề  Ba-la-mật,  Tỳ-lê-gia  Ba-la-mật,  Thiền 

Ba-la-mật, Bát-nhã Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Đàn Ba-la-mật được đầy đủ như thế nào?  

 Đáp:   Có thể bố thí tất cả, không ngăn ngại gì, cho đến khi đem thân mạng mà 

cho, tâm vẫn không tiếc.  Thí nhƣ vua Thi-tỳ (Sibi) đem thân mà thí cho chim Bồ 

câu.   Bản thân của Bồ-tát Thích-ca Mâu-ni bấy giờ là vua Thi-tỳ.  Vua đã đƣợc 

"Quy  mạng  cứu  hộ  Đà-la-ni",  rất  tinh  tấn,  có  tâm  từ  bi,  xem  tất  cả  chúng  sanh 

nhƣ mẹ thƣơng con. 

Gặp lúc ấy không có Phật, Thích-đề-hoàn-nhơn thọ mạng gần dứt, tự nghĩ:  "Nơi 

nào có Phật, bậc Nhất thiết trí?", rồi đi hỏi khắp nơi mà không ai đoạn nghi đƣợc 

nên biết hết thảy đều không phải là Phật, liền trở lại trên trời, ngồi mà  ƣu sầu. 

Bấy giờ có vị trời tên là Tỳ-thủ-kiết-ma giỏi biến hóa, hỏi:  "Thiên chủ vì sao mà 

ƣu sầu?"  Đáp:  "Ta tìm bậc Nhất thiết trí mà không gập đƣợc nên ƣu sầu".  Tỳ-

thủ-kiết-ma nói:  "Có vị đại Bồ-tát, bố thí, trì giới, thiền định, trí tuệ đầy đủ, không 

lâu sẽ thành Phật".  Đế-thích dùng kệ đáp: 

 "Bồ-tát phát đại tâm,  

 Như trứng cá, bông xoài,  

 Ba việc lúc nhân nhiều,  

 Lúc thành quả rất ít".  

Tỳ-thủ-kiết-ma đáp:  "Vua Thi-tỳ giòng Ƣu-thi-na ấy, đầy đủ trì giới, tinh tấn, đại 

từ, đại bi, thiền định, trí tuệ, không lâu sẽ thành Phật".  Thích-đề-hoàn-nhơn nói 

với  Tỳ-thủ-kiết-ma:   "Hãy  đến  thử  xem  rồi  biết  có  tƣớng  Bồ-tát  hay  không. 

Ngƣơi làm chim Bồ câu, ta làm chim Ó.  Ngƣơi giả làm bộ sợ hãi chui vào nách 

vua, ta đuổi theo ngƣơi".  Tỳ-thủ-kiết-ma nói:  "Sao lại lấy việc này xúc não vị đại 

Bồ-tát ấy".  Thích-đề-hoàn-nhơn nói kệ: 

 "Ta chẳng phải ác tâm,  

 Như chân kim, nên thử,  

 Thử Bồ-tát như vậy,  

 Để biết tâm định chăng?"  

Nói  kệ  xong,  Tỳ-thủ-kiết-ma  liền  tự  biến  thân  thành  chim  Bồ  câu,  mắt  đỏ,  chân 

đỏ.  Thích-đề-hoàn-nhơn tự biến thân thành chim Ó, bay theo đuổi gấp.   Bồ câu 

bay thẳng vào nách vua, thân run sợ, mắt nháo nhác, tiếng kêu khẩn thiết. 

 "Lúc ấy có nhiều người,  

 Cùng nói với nhau rằng,  

 Vua ấy đại nhân từ,  

 Nên bảo hộ tất cả.  

 Chim Bồ câu nhỏ ấy,  

 Bay đến như về nhà.  

 Như vậy tướng Bồ-tát,  

 Thành Phật chắc không lâu".  

Lúc ấy chim Ó đậu trên cây gần đó, nói với vua Thi-tỳ rằng:  "Trả Bồ-câu lại cho 

tôi, vì của tôi bắt đƣợc".  Vua nói với chim Ó:  "Ta bắt đƣợc nó chứ không phải 

ngƣơi.  Khi ta vừa phát ý Bồ-tát thì bắt đƣợc nó.  Tất cả chúng sanh ta đều muốn 

độ thoát".    Chim Ó  nói:  "Vua  muốn  độ  hết thảy chúng sanh, tôi không phải ở 

trong số hết thảy đó ƣ?  Cớ sao riêng tôi không đƣợc vua thƣơng mà nay lại cƣớp 

mất bữa ăn của tôi?"  Vua nói:  "Ngƣơi cần ăn thứ gì?  Ta có thệ nguyện hễ có 

chúng  sanh  nào  đi  đến  với  ta,  ta  tất  cứu  hộ.   Ngƣơi  cần  ăn  thứ  gì,  ta  sẽ  cấp 

cho".   Chim  Ó  nói:   "Tôi  cần  thứ  thịt  nóng  vừa  mới  giết".   Vua  nghĩ:   "Việc  này 

thật khó, không tự sát sanh, làm sao có đƣợc"  Sao ta lại giết một con mà đem 

cho một con?"   Tƣ duy tâm định, rồi tự thuyết kệ: 

 "Xác thịt của ta đây,  

 Hằng thuộc già, bệnh, chết,  

 Không lâu sẽ thối rã,  

 Kia cần, ta sẽ cho".  

Suy nghĩ nhƣ thế rồi, vua gọi ngƣời cầm dao đến, tự xẻo thịt bắp vế cho chim Ó. 

Ó nói với vua:  "Vua tuy lấy thịt nóng mà cho tôi, nhƣng phải làm theo đạo lý, để 

cho thịt nặng nhẹ bằng với Bồ câu mới đƣợc, chớ dối!". 

Vua sai mang cân đến, lấy thịt vua cân với Bồ câu. Bồ câu cứ nặng mãi, thịt vua 

cứ nhẹ dần.  Vua sai ngƣời lóc thịt cả hai vế của mình, vẫn nhẹ, không đủ,  Thứ 

đến hai bắp chân, hai vai, hai vú, cổ, lƣng v.v… cho đến hết cả thịt ở thân mình 

mà Bồ câu vẫn còn nặng, thịt vua vẫn còn nhẹ.  Lúc ấy cận thần, nội thích, giăng 

che màn sáo, không cho mọi ngƣời xem:  "Vua đã nhƣ vậy, không thể xem đƣợc 

nữa".  Vua Thi-tỳ nói:  "Chớ ngăn cản mọi ngƣời, cứ để họ vào xem", rồi thuyết 

kệ rằng: 

 "Trời, Người, A-tu-la,  

 Tất cả đến xem ta,  

 Đại tâm, vô thượng chí,  

 Vì cầu thành Phật đạo.  

 Nếu có cầu Phật đạo,  

 Hãy nhẫn đại khổ này,  

 Tâm không thể kiên cố,  

 Thì hãy dừng ý lại".  

Bấy  giờ  Bồ-tát,  hai  tay  vấy  máu,  vịn  vào  cân,  muốn  leo  lên,  định  tâm  đem  cả 

thân mình để cân cho bằng Bồ câu. Ó nói:  "Đại vƣơng, việc ấy khó thành, đâu 

cần nhƣ thế, trả Bồ câu lại tôi!".  Vua nói:  "Bồ câu đến với ta, ta nhất định không 

giao lại ngƣơi.  Nay ta muốn đem thân này để cầu đổi lấy Phật đạo".  Vua lấy tay 

vịn cân, bấy giờ Bồ-tát thịt đã hết, gân đã đứt, không tự chế đƣợc, muốn leo lên 

mà cứ ngã xuống, tự trách tâm rằng: "Ngƣơi hãy tự kiên cƣờng lên, không đƣợc 

mê muội!. Tất cả chúng sanh bị đọa vào biển lớn ƣu khổ, một mình ngƣơi lập thệ 

nguyện muốn cứu độ tất cả, sao lại giải đãi mê muội?   Khổ này rất ít, khổ ở địa 

ngục rất nhiều, đem hai việc ấy so sánh, vẫn không bằng một phần mƣời sáu. 

Ta  nay  có  trí  tuệ,  tinh  tấn,  trì  giới,  thiền  định,  còn  lo  sợ  khổ  này,  huống  những 

ngƣời  trong  địa  ngục,  không  có  trí  tuệ,  thì  làm  sao?"   Lúc  ấy  Bồ-tát  quyết  tâm 

muốn leo lên cân, bảo ngƣời đỡ lên.  Tâm Bồ-tát lúc ấy tuyệt không có chút hối 

hận. 

Chƣ thiên, Long vƣơng, A-tu-la, Quỷ, Thần, nhân dân đều tán thán rằng:  "Vì chim 

nhỏ mà thế, việc ấy thậ�hy hữu". 

Ngay khi ấy, đại địa chấn động sáu sách, biển lớn nổi sóng, cây khô sanh hoa, 

trời mƣa hƣong thơm và rải hoa quý, Thiên nữ ca ngợi chắc chắn đƣợc thành 

Phật.   Cùng  khi  ấy  thần  tiên  khắp  bốn  phƣơng  đều  đến  ca  ngợi: "Ấy  là  Bồ-tát 

chơn  thật,  ắt  sớm  thành  Phật!".   Ó  nói  với  Bồ  câu:   "Các  thử  thách  nhƣ  thế, 

không tiếc thân mạng, ấy chơn thật là Bồ-tát", liền nói kệ rằng: 

 "Trong đất từ bi sanh 

 Mầm cây Nhất thiết trí,  

 Bọn ta nên cúng dường,  

Không nên làm ƣu não". 

Tỳ-thủ-kiết-ma nói với Thích-đề-hoàn-nhơn:  "Thiên chủ có thần lực, nên làm cho 

thân của vua ấy bình phục". 

Thích-đề-hoàn-nhơn  nói:   "Không  cần  đến  ta.   Vị  vua  ấy  tự  lập  thệ  nguyện,  đại 

tâm hoan hỷ, không tiếc thân mạng, cảm đến tất cả để khiến phát tâm cầu Phật 

đạo".   Đế  thích  liền  nói  với  vua:   "Ông  cắt  thịt  đau  đớn,  mà  tâm  có  buồn  hận 

không?"  Vua nói:  "Tâm ta hoan hỷ, không có sầu muộn thối thất".  Đế thích nói: 

"Ai tin đƣợc tâm ông không thối thất?"  Bấy giờ Bồ-tát phát lời thệ nguyện chắc 

thật rằng:  "Tôi lóc thịt, máu chảy mà không hận không buồn, nhất tâm không hối 

tiếc  để  cầu  phật  đạo.   Nếu  đúng  nhƣ  vậy,  thân  tôi  sẽ  tức  khắc  bình  phục  nhƣ 

cũ". 

Ngay  khi  nói  ra  lời  nguyện  ấy,  thân  liền  bình  phục  nhƣ  cũ.     Trời,  ngƣời  trông 

thấy đều rất hoan hỷ, tán thán việc chƣa từng có:  "Đại Bồ-tát ấy chắc sẽ thành 

Phật, bọn ta hãy nên tận tâm cúng dƣờng, cầu mong Ngài sớm thành Phật đạo, 

hãy  nhớ  đến  chúng  ta!".   Bấy  giờ,  Thích-đề-hoàn-nhơn,  Tỳ-thủ-kiết-ma  đều  trở 

về trời.  Đủ các tƣớng nhƣ thế, ấy là Đàn Ba-la-mật đƣợc đầy đủ. 

Hỏi: Thi-la Ba-la-mật đƣợc đầy đủ nhƣ thế nào? 

Đáp: Không tiếc thân mạng, hộ trì tịnh giới.  Nhƣ vua Tu-đà-tu-ma (Sutasoma) từ 

kiếp  làm  Ma-sa-ba-đà  đại  vƣơng  (Kalmàsapàda),  chí  đến  bỏ  thân  mạng  cũng 

không phạm cấm giới. 

Xƣa  có  vua  Tu-đà-tu-ma  tinh  tấn  trì  giới,  thƣờng  giữ  lời  chân  thật.   Một  sáng 

sớm cỡi  xe, cùng các thể nữ đi vào vƣờn dạo chơi.  Khi ra  đến cửa thành, có 

một Bà-la-môn đến  xin, nói  với  vua:   "Vua là ngƣời đại phúc đức, thân tôi bần 

cùng, xin dũ lòng thƣơng cho tôi ít nhiều".  Vua nói:  "Đƣợc!  Kính lời dạy Nhƣ 

Lai, ta sẽ bố thí, nhƣng hãy đợi ta trở về".  Nói xong, vua đi vào vƣờn, tắm rửa, 

vui chơi. 

Lúc ấy, có con chim chúa có hai cánh rất lớn tên là Chân-nai (Kalmạsa-pàda), từ 

trên không bay đến giữa đám thể nữ, cắp vua bay đi, giống nhƣ chim Kim-sí vào 

giữa biển bắt Rồng.   Các thể nữ kêu gào khóc la kinh hãi cả khu vƣờn, cho đến 

trong ngoài thành đều lo sợ hoảng hốt.   Chân-nai mang vua bay giữa hƣ không, 

đến chỗ núi nó ở, để vua vào giữa chín mƣơi chín vị vua bi䴠ắt.  Vua Tu-đà-tu-

ma khóc ròng nhƣ mƣa.  Chân-nai nói:   "Này vua Đại-sát-lợi, tại sao ông khóc 

nhƣ trẻ con vậy?  Ngƣời có sanh thì có chết, có hội họp thì có chia lìa!".  Vua Tu-

đà-tu-ma đáp:  "Ta không phải sợ chết, chỉ tự hận là thất tín.   Ta từ khi sanh đến 

nay, không hề nói dối. Sáng nay khi ra cửa thành, có một Bà-la-môn đến theo ta 

xin, ta hứa khi trở về sẽ cho.  Không ngờ bị vô thƣờng phải cô phụ lòng ngƣời 

ấy, tự chuốc lấy tội dối trá,  chỉ vì thế mà ta khóc thôi".  Chân-nai nói với vua:  "Ý 

ông muốn vậy, sợ dối nói lời ấy, tin lời ông, tôi cho ông trở về trong bảy ngày để 

bố thí cho Bà-la-môn xong thì trở lại ngay.  Nếu quá bảy ngày mà ông không trở 

lại, tôi có đôi cánh to mạnh, bắt ông trở lại cũng không khó". 

Vua  Tu-đà-tu-ma  đƣợc  trở  lại  bản  quốc,  mặc  ý  mà  bố  thí.   Chỉ  định  thái  tử  lên 

ngôi kế vị và hội cả nhân dân lại mà sám hối từ tạ rằng:  "Trí của ta không khắp 

đến các loài  vật, sửa trị phần nhiều không đúng pháp,  xin hãy trung thành tha 

thứ cho.  Nhƣ thân ta ngày nay không còn là của mình, nên phải ra đi không trở 

lại".  Nhân dân cả nƣớc và các thân thích, dập đầu xin vua ở lại:  "Nguyện vua 

hãy ở lại, thƣơng xót nƣớc này; chớ vì chuyện vua Chân-nai mà lo sợ, nên thiết 

lập nhà sắt, tinh binh, Chân-nai tuy là thần cũng không sợ nó".  Vua nói:  "Không 

thể đƣợc", rồi thuyết kệ: 

"Thật ngữ là đệ nhất giới, 

Thật ngữ là thang lên trời 

Thật ngữ là bậc đại nhân, 

Vọng ngữ là vào địa ngục, 

Ta nay giữ thật ngữ, 

Dù vứt bỏ thân mạng, 

Tâm không chút hối hận". 

Thuyết kệ xong, vua liền khởi hành, đi đến chỗ Chân-nai.  Chân-nai từ xa trông 

thấy,  hoan hỷ nói rằng:   "Ông là ngƣời  nói thật, không mất  lời  hứa.  Mọi ngƣời 

đều tiếc nhân mạng, còn ông từ chỗ chết đƣợc thoát ra, rồi trở lại với lời hứa. 

Ông  thật  là  bậc  đại  nhân".   Bấy  giờ  vua  Tu-đà-tu-ma  tán  thán  thật  ngữ  rằng:  

"Thật ngữ ấy là ngƣời, phi thật ngữ ấy chẳng phải là ngƣời".  Đủ các lời nhƣ vậy, 

tán thán thật ngữ , chê trách vọng ngữ.  Chân-nai nghe vậy, tín tâm thanh tịnh, 

nói với vua Tu-đà-tu-ma rằng:  "Ông khéo nói những lời nhƣ vậy, nay tôi thả ông 

về.  Ông đƣợc giải thoát, chín mƣơi chín vua kia cũng đƣợc tha theo ông luôn, 

tùy ý ai trở về bản quốc nấy".   Nói nhƣ vậy rồi, trăm vua đều đƣợc tha trở về. 

Đủ các tƣớng nhƣ vậy, ấy là Thi-la Ba-la-mật đầy đủ. 

 Hỏi:  Sằn-đề Ba-la-mật được đầy đủ như thế nào?  

 Đáp:   Nếu có ngƣời đến mắng, đánh đập, cắt  xẻo từng mảnh, cƣớp mất mạng, 

tâm  không  khởi  sân  hận.   Nhƣ  Tỳ-kheo  Sằn-đề  bị  vua  Ca-lê  cắt  tay,  chân,  tai, 

mũi mà tâm vẫn kiên cố bất động. 

 Hỏi:  Tì-lê-gia Ba-la-mật đầy đủ như thế nào?  

 Đáp:   Nếu có ngƣời đại tâm siêng năng, nhƣ Bồ-tát Đại-thi (Mahatyàgavat) vì tất 

cả mà đem thân này thề tát biển cả, khiến khô cạn, nhất định tâm không giải đãi, 

cũng  nhƣ  tán  thán  Phật  Đề-sa  mà  suốt  bảy  ngày  đêm  đứng  co  một  chân,  mắt 

không chớp. 

 Hỏi:  Thiền Ba-la-mật đầy đủ như thế nào?  

 Đáp:    Nhƣ  đƣợc  tự  tại  giữa  tất  cả  thiền  định  ngoại  đạo.   Lại  nhƣ  tiên  nhân 

Thƣợng-xà-lê, lúc tọa thiền không hơi thở ra vào, chim làm tổ sanh con trên búi 

tóc mà không lay không động, cho đến khi chim con bay đi. 

 Hỏi:  Bát-nhã Ba-la-mật đầy đủ như thế nào?  

 Đáp:   Bồ-tát đại tâm suy nghĩ phân biệt, nhƣ đại thần Cù-tân-đà Bà-la-môn, chia 

đại địa Diêm-phù-đề làm bảy phần.   Bao nhiêu thành lớn, bao nhiêu thành nhỏ, 

xóm làng, thôn dân đều chia làm bảy phần.  Bát-nhã Ba-la-mật là nhƣ thế.  Ấy 

gọi là sáu pháp Ba-la-mật của Bồ-tát đƣợc đầy đủ. Khi ở nơi Phật Ca-diếp, Bồ-tát 

làm đệ tử, trì tịnh giới, hành công đức, sanh lên trời Đâu-suất. 

 Hỏi:   Bồ-tát sao chỉ sanh ở trời Đâu-suất mà không sanh ở các cõi cao hơn hay 

cõi thấp hơn?  Đã là vị có phúc đức lớn, thì có thể tự tại sanh? 

 Đáp:    Có ngƣời nói:  Vì nghiệp nhân duyên thành thục nên sanh ở đó. 

Lại nữa, sanh ở thấp hơn thì kiết sử nặng nề ô trƣợc.  Sanh ở cao hơn thì kiết sử 

lanh lợi.  Sanh ở  Đâu-suất thì kiết sử không nặng nề, không lanh lợi, trí tuệ  an 

ổn. 

Lại nữa, vì không muốn quá thời kỳ Phật xuất thế vậy.  Nếu sanh ở cõi thấp hơn 

thì  mạng  sống  ngắn,  khi  mệnh  chung  mà  Phật  chƣa  xuất  thế.   Nếu  sanh  ở  cõi 

cao hơn thì mạng sống dài, tuổi thọ chƣa hết lại quá thời kỳ Phật xuất thế.  Ở cõi 

trời Đâu-suất, tuổi thọ cùng với lúc Phật xuất thế trùng nhau. 

Lại  nữa,  Phật  thƣờng  ở  Trung  đạo.   Trời  Đâu-suất  ở  giữa  Lục-dục  thiên  và 

Phạm  thiên,  trên  ba  dƣới  ba.   Sanh  ở  nƣớc  chính  giữa  thiên  hạ  này,  nửa  đêm 

giáng  trần,  nửa  đêm  ra  khỏi  thành  Ca-tỳ-la  mà  thựa  hành  Trung  đạo,  chứng 

đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, dùng trung đạo mà thuyết pháp cho 

ngƣời.   Nửa  đêm  Ngài  vào  Vô  dƣ  Niết-bàn,  vì  thích  ở  trung  pháp  nên  sanh  ở 

trung thiên.   Nhƣ vậy, Bồ-tát sau khi sanh cõi trời Đâu-suất, dùng bốn cách quán 

nhân gian:  Một là quán thời, hai là quán quốc độ, ba là quán dòng họ và bốn là 

quán nơi sanh ra. 

 -  Thế nào là quán Thời?  Thời có tám kỳ, Phật xuất thế nhằm trong đó:   1- Lúc 

loài ngƣời thọ tám vạn bốn ngàn tuổi, 2- Lúc loài ngƣời thọ bảy vạn tuổi, 3- Lúc 

loài ngƣời thọ sáu vạn tuổi, 4- Lúc loài ngƣời thọ năm vạn tuổi, 5- Lúc loài ngƣời 

thọ bốn vạn tuổi, 6- Lúc loài ngƣời thọ ba vạn tuổi, 7- Lúc loài ngƣời thọ hai vạn 

tuổi, 8- Lúc loài ngƣời thọ một trăm tuổi.  Bồ-tát nghĩ nhƣ vầy:  "Loài ngƣời thọ 

một trăm tuổi là thời Phật xuất thế đã đến", ấy là quán Thời. 

 -   Thế  nào  là  quán  quốc  độ?  Các  đức  Phật  thƣờng  sanh  ở  trung  quốc,  nơi  có 

nhiều vàng bạc vật báu, uống ăn đầy đủ, cõi đất thanh tịnh. 

 -  Thế nào là quán dòng họ?  Phật sanh trong hai dòng hoặc Sát-lợi hoặc Bà-la-

môn.   Dòng  Sát-lợi  thì  thế  lực  lớn,  dòng  Bà-la-môn  thì  trí  tuệ  lớn  lao.   Tùy  lúc 

đƣợc quý trọng mà Phật sanh ra trong dòng đó. 

 -  Thế nào là quán chỗ sanh ra?  Những ngƣời mẹ nào có thể mang thai vị Bồ-tát 

có sức mạnh Na-la-diên và cũng hay giữ mình tịnh giới. 

Quán  nhƣ  vậy  xong,  chỉ  có  hoàng  hậu  của  vua  Tịnh-phạn  nƣớc  Ca-tỳ-la,  là  ở 

chỗ  trung  quốc,  là  có  thể  mang  thai  Bồ-tát.     Suy  nghĩ  nhƣ  vậy,  rồi  từ  trên  trời 

Đâu-suất mà xuống, không mất chánh tuệ mà nhập vào thai mẹ. 

 Hỏi:     Tại  sao  thân  cuối  cùng  của  hết  thảy  Bồ-tát,  đều  từ  trên  trời  mà  xuống, 

không từ trong loài ngƣời mà đến? 

 Đáp:   Vì là đi con đƣờng thƣợng đạo.  Trong lục đạo, Thiên đạo trên hết. 

Lại nữa, lúc từ trên trời xuống, thì hiện đủ các điềm lành chƣa từng có.  Nếu từ 

Nhân đạo mà đến, thì Nhân đạo không có các điềm lành ấy.  Lại nữa, vì ngƣời 

kính trọng trời. 

 Hỏi:  Mọi ngƣời đều do cấu tâm tƣơng tục mà nhập vào thai mẹ, với hết thảy tà 

tuệ tƣơng ƣng; vì sao Bồ-tát lại dùng chánh tuệ mà nhập vào thai mẹ? 

 Đáp:   Có ngƣời nói:  Lúc có tƣơng tục, hết thảy chúng sanh cùng với tâm tà tuệ 

mà  vào thai mẹ.   Bồ-tát ức niệm không  quên,  gọi là chánh tuệ  vào thai mẹ.  Ở 

trung ấm thì biết là ở trung ấm, lúc vào thai mẹ thì biết là vào thai mẹ, lúc Ca-la-

la (Kalala) thì biết đang trú ở Ca-la-la (là lúc tinh trắng và tinh đỏ hỗn hợp trong 

bảy ngày đầu thọ thai), lúc Án-phù-đà (Arbuda) thì biết đang trú ở Án-phù-đà (hai 

tuần lễ sau, hình nhƣ vỏ kén), lúc Già-na (Ghana) thì biết đang trú ở Già-na (là 

tuần lễ sau, hình nhƣ sữa đặc), lúc Ngũ-bào (Giải thích phẩm Pesin) thì biết đang 

trú ở Ngũ-bào, lúc sanh ra biết là sanh ra.  Trong những lúc đó ức niệm không 

quên, ấy gọi là chánh tuệ vào thai mẹ. 

Lại nữa, ngƣơì khác khi trú ở trung ấm, nếu là nam thì đối với ngƣời mẹ sanh tâm 

dục nhiễm cho rằng ngƣời nữ ấy tùng sự cùng với mình, còn đối với ngƣời cha 

thì sanh tâm sân hận.  Nếu là nữ thì đối với cha sanh tâm dục nhiễm cho rằng 

nam tử ấy tùng sự cùng với mình, còn đối với ngƣời mẹ thì sanh tâm sân hận. 

Bồ-tát  không  có  tâm  sân  hận,  tâm  dục  nhiễm  nhƣ  thế.   Bồ-tát  trƣớc  đã  biết  rõ 

ràng đó là cha là mẹ, là cha mẹ hay nuôi lớn thân ta.  Ta nƣơng nhờ nơi thân do 

cha mẹ sanh, mà đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác.  Tịnh tâm nghĩ đến 

cha mẹ nhƣ vậy, tƣơng tục mà nhập thai, ấy gọi là chánh tuệ mà vào thai mẹ. 

Bồ-tát khi đã đủ mƣời tháng, chánh tuệ ức niệm không quên.  Khi ra khỏi thai, đi 

bảy bƣớc, miệng phát ra lời rằng:  "Đây là thân sau cùng của Ta". 

Cho  đến  khi  vua  Tịnh-phạn  đƣa  đến  tƣớng  sƣ  coi  rằng:   "Ông  hãy  xem  con  ta 

thật có đủ ba mƣơi hai tƣớng chăng?  Nếu có đủ ba mƣơi hai tƣớng thì có thể có 

hai điều:  Nếu tại gia thì sẽ làm Chuyển luân Thánh vƣơng, nếu xuất gia thì sẽ 

thành Phật".  Các Tƣớng sƣ nói:  "Địa thiên Thái tử thật có đủ ba mƣơi hai tƣớng 

đại nhân.  Nếu tại gia thì sẽ làm Chuyển luân Thánh vƣơng, nếu xuất gia thì sẽ 

thành Phật".  Vua nói:  "Những gì là ba mƣơi hai tƣớng?".  Tƣớng sƣ đáp: 

 1-  Tướng dưới bàn chân bằng phẳng:  Dƣới bàn chân hết thảy đều chấm đất, dù 

một cây kim cũng không thể lọt qua. 

 2-  Tướng hai bánh xe dưới bàn chân:  Đủ một ngàn căm xe, vòng đai bánh xe 

và  trục  bánh  xe,  ba  điều  ấy  dầy  đủ,  tự  nhiên  thành  tựu,  không  đợi  thợ  ngƣời 

làm.  Các thợ trời nhƣ  Tỳ-thủ-kiết-ma không thể hóa làm đƣợc diệu tƣớng nhƣ 

thế. 

 Hỏi:   Vì sao mà không thể? 

 Đáp:   Tỳ-thủ-kiết-ma ấy là thợ giỏi của Trời mà trí tuệ không ẩn mật, luân tƣớng 

ấy là nghiệp báo thiện.  Thợ trời đƣợc trí tuệ ở sanh báo, luân tƣớng ấy do thực 

hành thiện căn trí tuệ mà đƣợc.  Tỳ-thủ-kiết-ma ấy trong một đời mà đƣợc trí tuệ 

ấy, luân tƣớng ấy từ trí tuệ vô lƣợng kiếp mà sanh.  Do đó, Tỳ-thủ-kiết-ma không 

thể hóa làm, huống gì các thợ khác. 

 3-  Tướng ngón tay dài:  Ngón tay thon, dài và thẳng, cao thấp đều đặn, đốt tay 

sâm sai. 

 4-  Tướng gót chân rộng và bằng.  

 5-   Tướng  ngón  tay,  ngón  chân  có  lưới  lụa  xòe  như  của  chim  Nhạn:    Trƣơng 

ngón ra thì hiện, không trƣơng ra thì không hiện. 

 6-  Tướng tay chân mềm mại:  Nhƣ thứ lông Tế-kiếp-ba (Karpàsakambalam) hơn 

các phần khác trong thân. 

 7-  Tướng mu bàn chân cao và dầy:  Lấy chân đáp đất, không rộng không hẹp, 

sắc  dƣới  chân  nhƣ  Hoa  sen  đỏ,  dƣới  giữa  các  ngón  chân  và  sắc  hai  bên  bàn 

chân nhƣ san hô thật; móng tay nhƣ đồng đỏ trong sạch.  Trên mu bàn chân màu 

nhƣ chơn kim, lông trên mu bàn chân nhƣ màu Tỳ-lƣu-ly xanh; chân nghiêm chỉnh 

đẹp đẽ nhƣ chiếc guốc trang sức đủ các thứ báu. 

 8-   Tướng  như  bắp  đùi  Y-nê-diên  (Aineya):   Nhƣ  đùi  trƣớc  của  nai  chúa  Y-nê-

diên, tùy trƣớc sau mà co duỗi. 

 9-   Tướng  khi  đứng  thẳng,  ngón  tay  rờ  đến  đầu  gối:     Không  cúi  không  ngƣớc, 

lấy bàn tay rờ đầu gối. 

 10-  Tướng âm tàng như Voi báu, Ngựa báu:  Điều hòa và khéo, đẹp. 

 Hỏi:    Nếu  khi  Bồ-tát  đƣợc  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  các  đệ  tử  do 

nhân duyên gì mà đƣợc thấy tƣớng âm tàng? 

 Đáp:   Vì độ chúng nhân, dứt chúng nghi mà Phật cho thấy tƣớng âm tàng.  Lại 

có ngƣời nói, Phật hóa làm ngựa báu, voi báu, chỉ cho các đệ tử mà nói rằng:  

"Tƣớng âm tàng của ta cũng nhƣ thế". 

 11-  Tướng thân cao và rộng cân đối như cây Ni-câu-lô-đà:  Thân Bồ-tát lỗ rún ở 

chính giữa, bốn phần bằng nhau. 

 12-  Tướng lông xoay hướng lên trên:  Các sợi lông trên thân đều hƣớng lên và 

đẹp. 

 13-   Tướng  mỗi  lỗ  chân  lông  có  một  sợi  lông:   Lông  không  tạp  loạn,  màu  xanh 

nhƣ Lƣu ly, lông xoay theo phía hữu và hƣớng lên trên. 

 14-  Tướng sắc vàng kim sắc 

 Hỏi:   Sắc vàng nhƣ thế nào? 

 Đáp:    Nếu  sắt  ở  bên  vàng  thì  màu  của  sắt  không  hiện.  Nay  thứ  vàng  hiện  tại 

sánh với vàng trong thời Phật ở đời thì không hiện.  Vàng trong thời Phật ở đời 

sánh  với  vàng  Diêm-phù-na  (Jambùnadasuvarna)  thì  không  hiện.   Vàng  Diêm-

phù-na sánh với cát vàng trên đƣờng Chuyển luân Thánh vƣơng trong đại hải thì 

không hiện.  Cát vàng sánh với núi vàng thì không hiện.  Núi vàng sánh với vàng 

của núi Tu-di thì không hiện.  Vàng núi Tu-di sánh với vàng Anh lạc của cõi trời 

Tam thập tam thì không hiện.  Vàng Anh lạc của cõi trời Tam thập tam sánh với 

vàng của cõi trời Diệm-ma thì không hiện.   Vàng của cõi trời Diệm-ma sánh với 

vàng  của  trời  Đâu-suất-đà  thì  không  hiện.   Vàng  của  cõi  trời  Đâu-suất-đà  sánh 

với  vàng  của  cõi  trời  Hóa-tự-tại  thì  không  hiện.   Vàng  của  trời  Hóa-tự-tại  sánh 

với vàng của cõi trời Tha-hóa-tự-tại thì không hiện.  Vàng của trời Tha-hóa-tự-tại 

sánh với sắc thân của Bồ-tát thì không hiện.   Sắc nhƣ thế ấy gọi là tƣớng sắc 

vàng. 

 15-   Tướng  ánh  sáng  một  trượng:   Bốn  phía  trên  thân  đều  có  một  trƣợng  hào 

quang.  Phật ở trong hào quang đó đoan nghiêm bậc nhất, nhƣ hào quang minh 

tịnh của chƣ Thiên vƣơng. 

 16-  Tướng da mỏng mịn:  Bụi đất không dính thân, nhƣ Hoa sen không dính bụi, 

nƣớc.   Nếu  Bồ-tát  kinh  hành  trên  núi  đất  khô,  đất  không  dính  chân.   Cuồng 

phong  thổi  đến  nghiền  nát  núi  đất  thành  bụi  bay,  dẫu  đến  một  mảy  bụi  cũng 

không dính thân Phật. 

 17-  Tướng bảy chỗ đầy đặn:  Hai tay, hai chân, hai mắt và giữa cổ; bảy chỗ ấy 

đều đầy đặn đoan chánh, màu sắc trong sạch hơn các thân thể khác. 

 18-  Tướng dưới hai nách đầy đặn:  Không cao, không sâu. 

 19-  Tướng phần thân trên như Sư tử.  

 20-  Tướng thân to lớn và thẳng:  Thân lớn và thẳng hơn mọi ngƣời. 

 21-  Tướng vai tròn và đẹp:  Hết thảy không có vai nào sánh đƣợc nhƣ vậy. 

 22-  Tướng bốn mươi cái răng:  Không nhiều không ít hơn.  Các ngƣời khác thì ba 

mƣơi hai cái răng, thân có hơn ba trăm đốt xƣơng, xƣơng đầu có chín, còn Bồ-tát có 

bốn mƣơi cái, đầu có một xƣơng.   Bồ-tát xƣơng răng nhiều,  xƣơng đầu ít, ngƣời 

khác xƣơng răng ít, xƣơng đầu nhiều, do đó nên khác với thân ngƣời. 

 23-  Tướng răng đều đặn:  Các răng không to quá, không nhỏ quá, không lồi ra, 

không  thụt  vào.   Răng  khít  nhau,  ngƣời  không  biết  cho  là  chỉ  có  một  răng.   Kẻ 

răng khít dù một sợi lông nhỏ cũng không lọt. 

 24-  Tướng răng trắng:  Trắng hơn cả ánh sáng của núi Tuyết. 

 25-  Tướng hai má như Sư tử:  Nhƣ Sƣ tử là chúa trong các loài thú, có má thẳng 

và rộng. 

 26-  Tướng được thượng vị trong các vị:  Có ngƣời nói:  "Phật lấy thức ăn để vào 

trong miệng, thì tất cả thức ăn đều trở thành vị tối thƣợng, vì sao?  Vì trong tất 

cả thức ăn ấy có cái nhân của vị tối thƣợng.  Ngƣời không có tƣớng ấy, không 

thể phát ra cái nhân đó, không đƣợc vị tối thƣợng". 

Lại có ngƣời nói:  "Nếu Bồ-tát đƣa thức ăn để vào trong miệng, bấy giờ hai bên 

yết hầu chảy ra cam lồ hòa lẫn với các vị".  Vì vị ấy thanh tịnh nên gọi là đƣợc 

thƣợng vị trong các vị. 

 27-  Tướng lưỡi to lớn:  Lƣỡi to lớn của Bồ-tát từ trong miệng đƣa ra phủ kín cả 

mặt cho đến chân tóc, khi đƣa trở lại miệng cũng không chật. 

 28-  Tướng âm thanh Phạm-thiên:  Nhƣ Phạm-thiên vƣơng có năm thứ âm thanh 

từ  trong  miệng  phát  ra:   1-  Sâu  thẳm  nhƣ  sấm,  2-  Trong  suốt  nghe  xa,  ngƣời 

nghe  vui  thích,  3-  Nhập  vào  tâm  họ  thì  sanh  kính  ái,  4-  Nghe  rõ  dễ  hiểu,  5-  

Ngƣời nghe không chán; thanh âm của Bồ-tát cũng nhƣ vậy.  Năm thứ thanh âm 

từ trong miệng phát ra tƣớng thanh âm của chim Ca-lăng-tần-già rất dễ ƣa.  Lại 

có tƣớng âm thanh của trống, nhƣ trống lớn có âm thanh vang dội sâu xa. 

 29-  Tướng mắt xanh biếc:  Nhƣ hoa sen xanh đẹp đẽ. 

 30-  Tướng lông mi Trâu:  Nhƣ lông mi của Trâu chúa, dài và đẹp, không tạp loạn. 

 31-   Tướng  Nhục  kế  ở  đỉnh  đầu:   Bồ-tát  có  búi  tóc  bằng  xƣơng  nhƣ  nắm  tay  ở 

trên đỉnh đầu. 

 32-   Tướng  lông  trắng:   Lông  trắng  mọc  giữa  hai  chân  mày,  không  cao  không 

thấp, trắng sạch, xoay theo phía hữu, kéo ra dài trăm thƣớc. 

Thầy tƣớng nói:  "Địa thiên Thái tử có ba mƣơi hai tƣớng đại nhân nhƣ vậy, Bồ-

tát có đủ các tƣớng ấy". 

 Hỏi:    Chuyển  luân  Thánh  vƣơng  có  ba  mƣơi  hai  tƣớng,  Bồ-tát  cũng  có  ba  mƣơi 

hai tƣớng, có gì sai khác? 

 Đáp:   Tƣớng của Bồ-tát có bảy điều hơn tƣớng của Chuyển luân Thánh vƣơng. 

Tƣớng của Bồ-tát:  1- Tịnh hảo, 2-   Phân minh, 3-  Không sai chỗ, 4-  Đầy đủ, 5-  

Thâm  nhập,  6-     Tùy  trí  tuệ  mà  làm,  không  tùy  thế  gian,  7-   Tùy  sự  viễn  ly. 

Tƣớng của Chuyển luân Thánh vƣơng không đƣợc nhƣ vậy. 

 Hỏi:  Sao gọi là tƣớng? 

 Đáp:   Dễ biết nên gọi là tƣớng, nhƣ nƣớc khác lửa, do tƣớng nên biết. 

 Hỏi:   Bồ-tát vì sao có ba mƣơi hai tƣớng, không nhiều không ít hơn? 

 Đáp:    Có  ngƣời  nói:  Phật  do  ba  mƣơi  hai  tƣớng  trang  nghiêm  thân  nên  đoan 

chánh  không  tạp  loạn.   Nếu  ít  hơn  thì  thân  không  đoan  chánh,  nếu  nhiều  hơn  thì 

tƣớng nơi thân Phật tạp loạn.  Ba mƣơi hai tƣớng ấy đoan chính không tạp loạn, 

không thể thêm, không thể bớt, thân tƣớng cũng nhƣ vậy. 

 Hỏi:   Bồ-tát vì sao lấy tƣớng tốt để trang nghiêm thân? 

 Đáp:    Có  ngƣời  thấy  thân  tƣớng  của  Phật  thì  tâm  đƣợc  tịnh  tín.   Vì  vậy,  dùng 

tƣớng tốt để trang nghiêm thân.  Lại nữa, vì chƣ Phật hết thảy mọi sự đều hơn 

hết, nên từ sắc thân, uy lực, dòng họ, gia thuộc, trí tuệ, thiền định, giải thoát, mọi 

sự đều hơn.  Nếu Phật không trang nghiêm thân tƣớng, sự ấy bèn thiếu. 

Lại nữa, có ngƣời nói: Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác trú ở trong thân ấy. 

Cũng  nhƣ  ngƣời  muốn  cƣới  con  gái  nhà  hào  quý,  con  gái  ấy  sai  sứ  nói  với 

ngƣời kia rằng:  "Nếu muốn cƣới tôi thì trƣớc phải trang nghiêm phòng, thất, trừ 

khử  ô  uế,  sơn  phết,  xông  hƣơng,  sắp  đặt  giƣờng  nệm,  trải  chiếu,  giăng  màn, 

trƣớng,  cờ  lọng,  hƣơng,  hoa,  phải  cho  nghiêm  trang  rồi  sau  tôi  mới  đến  nhà 

ngƣơi". 

Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác cũng nhƣ vậy, sai trí tuệ đi sứ, trong đời vị 

lai, đến chỗ Bồ-tát nói:   "Nếu muốn đƣợc Ta, phải tu tập cho có tƣớng tốt để tự 

trang nghiêm, rồi sau Ta đến trong thân ngƣơi.  Nếu không trang nghiêm thân, 

thì ta không trú". 

Do  vậy,  Bồ-tát  tu  ba  mƣơi  hai  tƣớng  để  tự  trang  nghiêm  thân,  để  đƣợc  Vô 

thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bấy giờ Bồ-tát dần dần lớn, trông thấy cái khổ già, bệnh, chết, tâm sanh nhàm 

chán, rồi nửa đêm xuất gia, sáu năm khổ hạnh, ăn cháo nhừ hòa sữa, đƣờng, 

mật; những thứ này có mƣời sáu công đức làm bổ ích cho thân do con gái Bà-la-

môn tên Nan-đà cúng.  Ăn  xong, ở  tại cội Bồ-đề,  Bồ-tát phá  một  vạn  tám ngàn 

ức Quỷ binh ma chúng, rồi chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

 Hỏi:   Đƣợc công đức gì mà gọi là Phật? 

 Đáp: Đƣợc Tận trí, Vô sanh trí nên gọi là Phật. 

Lại có ngƣời nói:  Đƣợc Mƣời lực, Bốn vô sở úy, Mƣời tám pháp bất cọng, Ba 

đạt vô ngại.  Ba ý chỉ là:   1-  Ngƣời thọ giáo kính trọng, Phật không mừng.  2-  

Ngƣời  không  thọ  giáo,  không  kính  trọng,  Phật  không  buồn,  3-   Kính  trọng  hay 

không kính trọng, tâm không khác.   Đại từ, đại bi, ba mƣơi bảy đạo phẩm; tổng 

tƣớng, biệt tƣớng của hết thảy pháp đều biết, nên gọi là Phật. 

 Hỏi:  Vì sao khi chƣa đƣợc Phật đạo thì gọi là Bồ-tát, khi đƣợc Phật đạo rồi thì 

không gọi là Bồ-tát? 

 Đáp:   Chƣa đƣợc Phật đạo, tâm còn ái trƣớc cầu muốn đƣợc Vô thƣợng Chánh 

đẳng Chánh giác, nên gọi là Bồ-tát.  Khi thành Phật đạo rồi, lại đƣợc các thứ đại 

công đức khác, nên lại có tên khác gọi là Phật.  Cũng nhƣ khi con vua khi chƣa 

làm vua  thì gọi  là  vƣơng tử, khi  đã  làm  vua,  không gọi  là  vƣơng tử.   Khi  đã  làm 

vua, tuy vẫn là vƣơng tử, mà không gọi là vƣơng tử.   Bồ-tát cũng nhƣ vậy, khi 

chƣa đƣợc Phật đạo, gọi là Bồ-tát, khi đã đƣợc Phật đạo, gọi là Phật. 

Trong  pháp  Thanh-văn,  bọn  đệ  tử  của  Ca-chiên-diên  Ni-tử  thuyết  về  tƣớng  và 

nghĩa của Bồ-tát nhƣ trên. 

Ngƣời Đại-thừa nói:  "Bọn đệ tử của Ca-chiên-diên Ni-tử, là ngƣời ở trong vòng 

sanh  tử,  không  tụng  không  đọc  kinh  Đại-thừa,  họ  chẳng  phải  đại  Bồ-tát,  không 

biết thật tƣớng của các pháp, tự lấy căn trí lanh lợi, ở trong Phật pháp viết các 

luận nghị giải nghĩa về các kiết sử, tín, định, căn v.v… còn nhiều chỗ sai quấy, 

huống  gì  muốn  luận  nghị  về  Bồ-tát?   Cũng  nhƣ  ngƣời  ít  sức,  nhảy  ngang  cái 

kênh nhỏ còn không qua đƣợc huống là sông lớn?  Ngƣời ấy ở trong sông lớn, 

biết chắc sẽ chìm mất. 

 Hỏi:  Mất thế nào? 

 Đáp:   Trên kia nói trải qua vô số kiếp,  gọi là Bồ-tát.  Trong ba vô số kiếp, bố thí 

cả  đầu,  mắt,  tủy,  não,  tâm  không  hối  hận,  ấy  là  điều  A-la-hán,  Bích-chi  Phật 

không thể sánh kịp.   Nhƣ xƣa Bồ-tát làm Đại Tát-đà-bà (Sàrthavàha), đi qua biển 

lớn, gió mạnh làm vỡ thuyền, nói với các con buôn:  "Hãy nắm lấy đầu tóc, tay, 

chân của tôi, tôi sẽ đƣa qua".  Khi các con buôn nắm xong, Ngài liền lấy dao tự sát. 

Lệ của biển cả là không chứa tử thi, tức thời gió mạnh thổi đƣa đến bờ.   Đại từ 

nhƣ vậy mà nói là không phải là Bồ-tát thì còn ai là Bồ-tát? 

Tu hành mãn vô số kiếp thứ hai, khi chƣa vào vô số kiếp thứ hai ở nơi Phật Nhiên-

đăng, Ngài đƣợc thọ ký làm Phật, tức thời bay lên hƣ không thấy mƣời phƣơng 

Phật,  đứng  giữa  hƣ  không,  ca  ngợi  Phật  Nhiên-đăng.   Phật  Nhiên-đăng  nói:  

"Ngƣơi  qua  khỏi  một  vô  số  kiếp  sẽ  đƣợc  làm  Phật,  hiệu  là  Thích-ca  Mâu-ni". 

Đƣợc thọ ký nhƣ vậy, mà nói bấy giờ chƣa là Bồ-tát, há không phải là đại bậy? 

Bọn đệ tử của Ca-chiên-diên Ni-tử nói:  Trong ba vô số kiếp chƣa có tƣớng Phật, 

cũng không trồng nhân duyên về tƣớng Phật, làm sao biết là Bồ-tát?   Hết thảy 

pháp trƣớc có tƣớng, rồi sau mới có thể biết nó có thật, nếu không có tƣớng thời 

không biết đƣợc. 

Ngƣời  Đại-thừa  nói:   Đƣợc  thọ  ký  làm  Phật,  bay  lên  hƣ  không,   thấy  mƣời 

phƣơng Phật, đó chẳng phải là tƣớng lớn sao?  Đƣợc thọ ký sẽ làm Phật,  đƣợc 

làm Phật, đó là tƣớng lớn.   Bỏ tƣớng lớn này, mà nhận lấy ba mƣơi hai tƣớng, 

thì  ba  mƣơi  hai  tƣớng  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng  cũng  có.   Chƣ  thiên,  ma  vƣơng 

cũng hóa làm đƣợc tƣớng đó.   Nan-đà, Đề-bà v.v… đều có ba mƣơi hai tƣớng. 

Bà-bạt-lê Bà-la-môn có ba tƣớng,  Vợ của Đại Ca-diếp có tƣớng sắc vàng.  Cho 

đến ngƣời đời này, mỗi ngƣời cũng có một tƣớng, hai tƣớng, hoặc là mắt xanh, 

tay dài, phần trên nhƣ thân Sƣ tử.  Những tƣớng nhƣ vậy hoặc nhiều hoặc ít, sao 

ngƣơi chỉ coi trọng tƣớng ấy? 

Trong kinh nào nói trong ba vô số kiếp Bồ-tát không gieo trồng nhân duyên của 

tƣớng?   Nhƣ  Nan-đà  tắm  cho  Phật  Tỳ-bà-thi,  nguyện  đƣợc  thanh  tịnh  đoan 

nghiêm.   Ở  tháp  Bích-chi  Phật,  Ngài  lấy  màu  xanh  sẫm  vẽ  lên  vách  làm  tƣợng 

Bích-chi Phật, nhân đó phát nguyện:  "Nguyện tôi thƣờng đƣợc tƣớng thân kim 

sắc".  Ngài lại xây bậc cấp trong tháp Phật ca-diếp.   Do ba nhân duyên của ba 

việc phƣớc đó mà đời đời đƣợc an  vui,  sanh ra  ở đâu cũng  đoan nghiêm.  Dƣ 

phúc  ấy,  đƣợc  sanh  trong  dòng  họ  Thích  nƣớc  Ca-tỳ-la,  làm  đệ  tử  của  Phật, 

đƣợc ba mƣơi hai tƣớng của bậc đại nhân, thanh tịnh đoan chánh, xuất gia đƣợc 

đạo quả A-la-hán.  Phật nói trong năm trăm đệ tử,  Tỳ-kheo Nan-đà đoan chánh 

bậc nhất.  Tƣớng ấy dễ đƣợc, vì sao nói ở chín mƣơi mốt kiếp gieo trồng, còn lại 

một  đời  mới  đƣợc  tƣớng  ấy?   Thế  là  quá  bậy!   Ông  nói  trong  vô  số  kiếp  đầu, 

không  biết  sẽ  làm  Phật  hay  không  làm  Phật.   Trong  vô  số  kiếp  thứ  hai,  biết  sẽ 

làm Phật, nhƣng không tự nói ra.  Trong vô số kiếp thứ ba, biết đƣợc làm Phật và 

có thể nói cho ngƣời biết.  Ở chỗ nào Phật  nói lời ấy?    Trong kinh nào có lời 

ấy?  Trong Tam tạng pháp Thanh-văn nói, hay trong kinh Đại thừa nói? 

Bọn đệ tử của Ca-chiên-diên Ni-tử nói:  Tuy trong Tam tạng tự miệng phật nói ra 

không  ghi,  nhƣng  nghĩa  lý  là  phải  vậy.   Phẩm  Bồ-tát  trong  A-tỳ-đàm  Tỳ-bà-sa 

(Abhidharma vibàsa) nói nhƣ vậy? 

Trả  lời  rằng:   Trong  Đại  thừa  nói:   Lúc  mới  phát  tâm  là  biết  rằng  "Ta  sẽ  thành 

Phật.  Nhƣ Bồ-tát A-già-la (Acala) ở bên đức Phật Trƣờng Thủ, khi mới phát tâm 

cho đến khi ở tòa Kim-cang mà thành Phật đạo, trong khỏang trung gian đó, tâm 

điên  đảo  bất  tịnh  không  sanh.  Nhƣ  trong  Thủ-lăng-nghiêm  Tam-muội 

(Sùramgamasamàdhi),  có  bốn  hạng  Bồ-tát  và  bốn  thứ  thọ  ký:   Có  Bồ-tát  chƣa 

phát  tâm  mà  đƣợc  thọ  ký;   có  Bồ-tát  vừa  phát  tâm  mà  đƣợc  thọ  ký;  có  Bồ-tát 

trƣớc khi thọ ký, ngƣời khác đều biết, tự mình không biết; có Bồ-tát trƣớc khi thọ 

ký, ngƣời  và mình đều biết.  Vì sao ông  nói trong  vô số  kiếp  thứ hai biết đƣợc 

thọ ký, mà không tự nói ra? 

Lại  nữa,  Phật  nói:   Trong  vô  lƣợng  vô  số  kiếp  làm  công  đức,  muốn  độ  chúng 

sanh, vì sao chỉ nói ba vô số kiếp, ba vô số kiếp này có lƣợng, có hạn. 

 Hỏi:  Trong pháp Đại thừa, tuy có lời ấy, tôi cũng không tin đƣợc. 

 Đáp:   Thế là quá bậy! Pháp Đại thừa là chân Phật pháp, từ trong miệng phật nói 

ra.  Ông không thể phản lại lời ấy.  Ông từ trong pháp Đại thừa mà ra, vì sao lại 

nói:  "Tôi không thể tin đƣợc!?" 

Lại nữa, luận nghị của Đại thừa đã nói rộng ở trong đó. 

Lại nữa, nói nghiệp nhân duyên của ba mƣơi hai tƣớng, gieo trồng ở tại Dục giới 

chứ không phải gieo trồng ở tại Sắc giới, Vô sắc giới.  Vì Vô sắc giới không có 

thân, không có Sắc, mà ba mƣơi hai tƣớng ấy là để trang nghiêm thân, nên trong 

cõi Vô sắc giới không thể gieo trồng đƣợc là phải; còn trong cõi Sắc giới vì sao 

không gieo trồng đƣợc?  Ở trong Sắc giới có các đại Phạm vƣơng, thƣờng thỉnh 

Phật thuyết pháp lần đầu tiên, ấy là trí tuệ thanh tịnh, có thể cầu Phật đạo, vì sao 

nói không gieo trồng nhân duyên của ba mƣơi hai tƣớng đƣợc? 

Lại nói chỉ ở trong loài ngƣời đƣợc gieo trồng chứ không phải ở trong các loài 

khác.  Nhƣng nhƣ Bà-già-độ Long vƣơng (Saramayara-jaduhita) ở Thập trụ Bồ-

tát, A-na-bà-đạt Long vƣơng ở Thất trụ Bồ-tát, La-hầu-la-ru-la vƣơng cũng là đại 

Bồ-tát, sao lại nói trong các loài khác không thể gieo trồng nhân duyên của ba 

mƣơi hai tƣớng? 

Lại  nói,  trong  loài  ngƣời,  chỉ  ở  Diêm-phù-đề  mới  đƣợc  gieo  trồng;  còn  ở  châu 

Uất-đa-la-việt  không  thể  gieo  trồng.   Có  ý  kiến  cho  rằng  vì  ngƣời  ở  châu  kia 

không  biết  tự  ngã,  đắm  trƣớc  khoái  lạc,  không  có  lợi  căn.   Nhƣng  Cù-đà-ni, 

Phất-bà-đề, hai chỗ này phƣớc đức, trí tuệ, thọ mạng hơn Diêm-phù-đề, vì sao 

không thể gieo trồng đƣợc? 

Lại nói:  Một ý tứ gieo trồng một tƣớng, nhƣng tâm ấy trong khoảnh khắc có sáu 

mƣơi  lần  sanh  diệt.   Trong  một  tâm  không  an  trụ,  trong  một  tâm  ấy  đã  vô  lực, 

không  an  trụ,  không  thể  phân  biệt  thì  làm  sao  có  thể  gieo  trồng  tƣớng  bậc  đại 

nhân?     Tƣớng  bậc  đại  nhân  ấy  không  thể  không  rõ  biết  tâm  mà  gieo  trồng 

đƣợc, do vậy cũng phải nhiều ý tứ hòa hiệp mới có thể gieo trồng một tƣớng. 

Cũng  nhƣ  một  vật  nặng,  một  ngƣời  không  thể  gánh,  phải  có  sức  của  nhiều 

ngƣời.  Cũng vậy, gieo trồng tƣớng ấy phải có đại tâm, nhiều ý tứ hòa hiệp mới 

gieo trồng đƣợc, do vậy, gọi là tƣớng trăm phƣớc.  Không thể một ý gieo trồng 

một  tƣớng.   Các  việc  khác  còn  không  thể  một  ý  gieo  trồng  một  việc,  hà  huống 

tƣớng trăm phƣớc. 

Vì sao lại nói  "Bồ-tát Thích-ca Văn-ni tâm chƣa thuần thục, mà đệ tử tâm thuần 

thục?  Bồ-tát Di-lặc tâm thuần thục, mà đệ tử tâm chƣa thuần thục?  Lời ấy ở chỗ 

nào nói?  Trong Tam tạng, trong Đại thừa giáo không có việc ấy.  Lời ấy chỉ tự 

tâm riêng ông  xuất  ra.   Ông chỉ thấy Bồ-tát Thích-ca Văn-ni  ở trong hang báu, 

trông thấy Phật Phất-sa, qua bẩy ngày đêm dùng một bài kệ để tán thán, nhƣng 

Bồ-tát  Di-lặc  cũng  nhiều  cách  tán  thán  Phật  Phất-sa,  chỉ  trong  Kinh  A-ba-

đàkhông nói, nên ông không biết đƣợc đó thôi.   Không có nhân duyên chi mà lại 

bảo rằng đệ tử của Di-lặc tâm chƣa thuần thục.  Nhƣ thế đều là sai quấy. 

Ông nói:  Bồ-tát hay bố thí mọi thứ mà không thƣơng tiếc, nhƣ  vua Thi-tỳ (Sibi) vì 

Bồ câu mà cắt thịt cho chim Ó, tâm không hối hận.  Nên biết đem tài bảo mà bố 

thí, ấy là hạ bố thí;  đem thân mạng mà  bố thí, ấy gọi là trung bố thí;  bố thí đủ 

thứ mà trong tâm không trƣớc, ấy là thƣợng bố thí.  Sao ông lại tán thán hạ bố 

thí là Đàn Ba-la-mật đƣợc đầy đủ?  Sự bố thí này tuy có tâm từ bi nhiều và lớn 

nhƣng có khi có trí tuệ hiểu biết, có khi không có trí tuệ hiểu  biết.  Nhƣ ngƣời  vì 

cha  mẹ  thân  thuộc  mà  không  tiếc  thân  mạng,   hoặc  vì  thân  chủ  mà  không  tiếc 

thân mạng.  Thế nên biết, vì Bồ câu mà thuộc mà không tiếc thân mạng, là bố thí 

bậc trung. 

 Hỏi:   Bồ-tát là vì hết thảy chúng sanh, còn chỉ vì cha mẹ, vì thầy chủ thì đó chỉ là 

vì  hết  thảy  ngƣời,  cho  nên  chẳng  phải  chỉ  không  tiếc  thân  mạng  mà  đã  cho 

làĐàn Ba-la-mật đƣợc đầy đủ? 

 Đáp:   Tuy vì hết thảy chúng sanh mà tâm ấy không thanh tịnh.  Không biết thân 

mình  là  không  có  tự,  không  biết  ngƣời  nhận  cũng  là  không  ngƣời,  không  chủ, 

không biết thật tánh của vật bố thí là chẳng thể nói một, chẳng thể nói khác.  Đối 

với ba điều ấy mà tâm chấp trƣớc, ấy là không thanh tịnh, chỉ đƣợc phƣớc báo ở 

thế gian, không thể đi thẳng đến Phật đạo, nhƣ nói:  Trong Bát-nhã Ba-la-mật, ba 

sự  là  bất  khả  đắc,  cũng  không  chấp  trƣớc.     Ấy  mới  là  đầy  đủ  Đàn  Ba-la-mật. 

Cũng vậy, cho đến nói rằng:  "Bát-nhã Ba-la-mật là hay phân chia đại địa, thành 

quách, xóm làng làm bảy phần.  Ấy là Bát-nhã Ba-la-mật đƣợc đầy đủ" thì sai. 

Nên  biết,  Bát-nhã  Ba-la-mật  ấy  thật  vô  lƣợng  vô  biên,  nhƣ  biển  cả.   Chƣ  thiên, 

Thánh  nhân,  A-la-hán,  Bích-chi  Phật  cho  đến  Bồ-tát  mới  hành  đạo  còn  không  thể 

biết  bờ  bến  của  nó,  chỉ  Bồ-tát  ở  Thập  địa  mới  biết  đƣợc.   Vì  sao  ông  nói  hay 

phân chia đƣợc đại địa, thành quách, xóm làng làm bảyphần, ấy gọi là Bát-nhã 

Ba-la-mật đƣợc đầy đủ?   Việc ấy thuộc về pháp toán số, khả năng chia đại địa 

chỉ  là  một  phần  ít  của  trong  Bát-nhã  Ba-la-mật  thế  tục  cũng  nhƣ  một  hai  giọt 

trong nƣớc biển cả.  Thật Bát-nhã Ba-la-mật là mẹ của chƣ Phật ba đời, hay hiển 

thị thật tƣớng của hết thảy pháp.  Bát-nhã Ba-la-mật không chỗ đến, không chỗ 

đi.  Tìm nó khắp mọi nơi, không thể đƣợc; nhƣ huyễn thuật, nhƣ tiếng vang, nhƣ 

trăng lồng trong nƣớc, vừa thấy liền mất.  Các bậc Thánh vì lòng thƣơng xót, nên 

tuy  một tƣớng mà  dùng nhiều  danh tự   gọi  Bát-nhã  Ba-la-mật  ấy  là  kho  báu trí 

tuệ của chƣ Phật.  Còn ông nói quá bậy!  Ông nói bốn thứ quán là:  Quán Thời, 

quán Quốc độ, quán Dòng họ, quán Nơi  sanh.  Trong  thời kỳ loài ngƣời thọ  tám 

vạn tuổi Phật ra đời, trong thời kỳ thọ bảy, sáu, năm, bốn, ba, hai vạn tuổi Phật 

ra  đời,  trong  thời  kỳ  ngƣời  đời  thọ  một  trăm  tuổi  là  lúc  Phật  ra  đời".   Nếu  chƣ 

Phật  thƣờng  thƣơng  xót  chúng  sanh  thì  sao  chỉ  ra  đời  trong  tám  thời  kỳ,  còn  các 

thời kỳ khác thì không?  Phật pháp không đợi thời, cũng nhƣ thuốc hay uống lúc 

nào lành bệnh lúc ấy. Phật pháp cũng nhƣ thế, không đợi thời. 

 Hỏi:   Tuy  Bồ-tát  thƣơng  xót  chúng  sanh,  chƣ  Phật  không  đợi  thời  nhƣng  lúc  loài 

ngƣời sống lâu quá tám vạn tuổi, nhiều khoái lạc, kiết sử nhiễm ái sâu dày, căn 

tánh  ám  độn,  thời  không  phải  là  lúc  có  thể  giáo  hóa.   Nếu  một  trăm  tuổi  trở 

xuống, loài ngƣời tuổi thọ ngắn, khổ hại nhiều, các kiết sử sân hận lại càng sâu 

dày hơn.  Ở hai thời kỳ vui và khổ này, không phải là thời kỳ đắc đạo nên Phật 

không ra đời? 

 Đáp:   Chƣ thiên sống ngoài ngàn vạn tuổi, là do nhân duyên đời trƣớc; tuy nhiều 

khoái lạc, nhiễm ái sâu dày, màhay đắc đạo, huống ở trong loài ngƣời không vui 

hơn.  Lúc đủ ba sáu thứ bất tịnh thì dễ giáo hóa.   Vì thế nên lúc ngƣời thọ tám 

vạn tuổi Phật nên ra đời, vì ngƣời trong lúc đó không bệnh tật, tâm vui, đều có 

lợi căn phƣớc đức; vì lợi căn phƣớc đức nên dễ đắc đạo. 

Lại  nữa,  thời  đức  Phật  Sƣ-tử-cổ-âm  vƣơng,  ngƣời  thọ  mƣời  vạn  tuổi,  thời  đức 

Phật Minh Vƣơng, ngƣời thọ bảy trăm vô số kiếp.   Ở nƣớc Phật A-di-đà, ngƣời 

thọ vô lƣợng vô số kiếp, sao ông nói lúc lúc ngƣời thọ tám vạn tuổi Phật không 

ra đời? 

 Hỏi:  Trong kinh Đại thừa có việc ấy, trong pháp tôi không nói đến mƣời phƣơng 

Phật, duy chỉ có quá khứ Thích-ca Văn-ni, Câu-trần-nhã v.v… một trăm Phật; vị 

lai Di-lặc v.v… năm trăm Phật? 

 Đáp:   Trong  luận  Đại  thừa,  do  nhiều  nhân  duyên  nói  có  ba  đời  mƣời  phƣơng 

Phật.  Vì sao?  Vì mƣời phƣơng thế giới có già, bệnh, chết, dâm, nộ, si v.v… cho 

nên Phật cần ra đời ở quốc độ đó.  Nhƣ trong kinh nói:  Nếu không có già, bệnh, 

chết, phiền não thì chƣ Phật không ra đời". 

Lại nữa, nhiều ngƣời có nhiều bệnh, nên phải có nhiều thày thuốc.  Trong pháp 

Thanh-văn các ông, nhƣ trong kinh Trƣờng A-hàm, vua Tỳ-sa-môn dùng kệ bạch 

Phật: 

 "Khể thủ các Phật quá khứ, vị lai, hiện tại,  

 Cũng quy mạng Thích-ca Văn Phật".  

Kinh ông nói đến   khể thủ chƣ Phật quá khứ, vị lai, hiện tại, nói quy mạng Thích-

ca Văn Phật.   Do đó mà biết hiện tại có các Phật khác.  Nếu không có Phật ở 

các  quốc  độ  khác,  thế  tại  sao  trƣớc  khể  thủ  Tam  thế  Phật,  sau  mới  quy  mạng 

riêng đối với Thích-ca Văn Phật?  Vị vua (Tỳ-sa-môn) ấy chƣa ly dục, ở nơi đức 

Phật  Thích-ca  Văn  đắc  đạo;  vì  tâm  quá  kính  ái  nên  quy  mạng,  còn  đối  nơi  các 

Phật khác thì chỉ khể thủ. 

 Hỏi:  Chính miệng Phật nói:  Ở một thế gian không có hai Phật ra đời trong một 

lúc, cũng không có hai Chuyển luân Thánh vƣơng ra đời một lúc; vì thế nên trong 

hiện tại không thể có các Phật khác? 

 Đáp:   Tuy có lời ấy, mà ông không hiểu nghĩa nó.   Phật nói trong một Tam thiên 

đại  thiên  thế  giới  không  có  hai  Phật  ra  đời  cùng  một  lúc,  chứ  không  phải  nói 

trong mƣời phƣơng thế giới.  Hiện tại không có Phật, nhƣ trong thế giới tứ thiên 

hạ, không có hai Chuyển luân Thánh vƣơng ra đời cùng một lúc; vì đây là ngƣời 

đại phúc đức, không có kẻ óan địch sanh chung một đời, nên bốn châu thiên hạ 

chỉ có một Chuyển luân Thánh vƣơng.  Đức Phật cũng nhƣ thế, trong Tam thiên 

đại thiên thế giới không có hai Phật ra đời.  Phật và Chuyển luân Thánh vƣơng, 

kinh  nói  nhƣ  nhau,  sao  ông  tin  các  tứ  châu  thiên  hạkhác  còn  có  Chuyển  luân 

Thánh vƣơng mà không tin trong Tam thiên đại thiên thế giới khác còn có Phật? 

Lại nữa, một Phật không thể độ hết tất cả chúng sanh; nếu một Phật có thể độ 

hết tất cả chúng sanh, thời có thể không cần các Phật khác mà chỉ một Phật ra 

đời là đủ.   Nhƣng nhƣ pháp của chƣ Phật, khi đã độ hết các chúng sanh có thể độ 

thì nhập diệt, nhƣ đèn tắt lửa hết, vì pháp hữu vi là vô thƣờng, tánh không.  Vì 

thế hiện tại phải có các Phật khác. 

Lại nữa,  chúng sanh vô lƣợng, khổ cũng vô lƣợng, cho nên phải có bậc Bồ-tát 

đại tâm xuất hiện, cũng phải có vô lƣợng Phật ra đời, độ các chúng sanh. 

 Hỏi:  Nhƣ trong kinh nói:  "Trong vô lƣợng năm, Phật mới xuất hiện một lần, nhƣ 

hoa  Ƣu-đàm-bát-la  lâu  lâu  mới  xuất  hiện  một  lần.   Nếu  mƣời  phƣơng  có  Phật 

đầy đủ, vậy Phật dễ xuất hiện, dễ đƣợc, không thể gọi là khó vậy? 

 Đáp:   Không phải vậy!  Đây là nói trong một Đại thiên thế giới, trải qua vô lƣợng 

năm, lâu lâu Phật mới xuất hiện, chứ không phải nói trong hết thảy mƣời phƣơng 

thế  giới  là  khó  gặp.   Cũng  vì  ngƣời  tội  lỗi  không  biết  kính,  không  tinh  tấn  cầu 

đạo,  nên  nói:   "Phật  trải  qua  vô  lƣợng  năm,  lâu  lâu  xuất  hiện  một  lần.   Lại  vì 

chúng sanh ấy có nhiều tội báo, đọa trong ác đạo, vô lƣợng kiếp còn không nghe 

danh Phật huống là thấy Phật?  Vì hạng ngƣời ấy mà nói "Phật xuất thế khó". 

 Hỏi:   Nếu  hiện  tại  mƣời  phƣơng  có  nhiều  Phật,  Bồ-tát  vậy  nay  hết  thảy  chúng 

sanh đang bị tội ác khổ não, sao không đến độ? 

 Đáp:   Chúng sanh trong vô lƣợng vô số kiếp tội cấu sâu dày, tuy có các phƣớc 

thừa, mà không có công đức để đƣợc thấy Phật nên không thấy, nhƣ kệ nói: 

 "Phước báo tốt chưa gần,  

 Tội suy chưa trừ khử,  

 Hiện tiền không thể thấy,  

 Bậc Đại đức hữu lực.  

 Các Đại đức thánh nhân,  

 Tâm cũng không phân biệt,  

 Từ bi với tất cả,  

 Muốn độ thoát một lần.  

 Chúng sanh phước đức thục,  

 Trí tuệ căn cũng lớn,  

 Nếu là duyên hiện độ,  

 Tức thời được giải thoát.  

 Ví như đại Long vương,  

 Tùy nguyện mà mưa xuống,  

 Tội phước theo bổn hạnh,  

 Mỗi mỗi như sở tạo".  

 Hỏi:   Nếu  tự  có  phƣớc  đức,  tự  có  trí  tuệ,  ngƣời  nhƣ  vậy  Phật  độ  đƣợc;  nếu 

không có phƣớc đức, trí tuệ, Phật không độ.  Nếu vậy, đã tự có phƣớc đức, trí 

tuệ, thì không đợi Phật độ? 

 Đáp:   Phƣớc đức, trí tuệ ấy, nhân duyên từ Phật mà phát xuất.  Nếu Phật không 

ra đời, thì các Bồ-tát đem nhân duyên của mƣời điều thiện, bốn vô lƣợng ý, phúc 

báo tội báo đời sau, các thứ nhân duyên để giáo đạo.  Nếu không có Bồ-tát, thì 

có lời thuyết giảng trong các kinh, ngƣời gặp đƣợc pháp ấy, nƣơng pháp ấy làm 

nhân duyên tu hành phƣớc đức. 

Lại nữa, ngƣời tuy có  phƣớc đức, trí tuệ, nhƣng nếu Phật không ra  đời, thì  chỉ 

thọ báo trong thế gian mà không thể đắc đạo.  Nếu găﰠPhật ra đời mới có thể 

đắc đạo, ấy là một lơị ích lớn.  Ví nhƣ ngƣời có mắt, lúc không có mặt trời, thì 

không thể trông thấy đƣợc, cần phải có ánh sáng mặt trời, mới trông thấy đƣợc, 

nên  không  đƣợc  nói:   "Ta  có  mắt,  cần  gì  mặt  trời".   Nhƣ  Phật  nói,  nhờ  nhân 

duyên trong và ngoài mới sanh chánh kiến:  1-  Theo ngƣời khác mà nghe pháp, 

2- Tâm tự tƣ duy đúng nhƣ pháp.  Do phƣớc đức nên hay sanh thiện tâm, do lợi 

căn trí tuệ nên hay tƣ duy đúng nhƣ pháp.  Do đó biết, do từ nơi Phật mà đƣợc. 

Những điều luận giải nêu trên nhƣ thế, có nhiều chỗ sai lắm.  Nay vì muốn tạo  

luận nghị về Bát-nhã Ba-la-mật, nên không thể tiếp tục bàn rộng các việc khác. 

 (Hết cuốn 4 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 5 

 Chƣơng 8 

GIẢI THÍCH:  "MA-HA TÁT-ĐỎA" 

KINH:  Ma-ha Tát-đỏa (Maha sattva) 

LUẬN:  Hỏi:   Sao gọi là Ma-ha Tát-Đỏa? 

 Đáp:   Ma-ha là đại, Tát-Đỏa là chúng sanh.  Hoặc gọi là dũng tâm, vì tâm ngƣời 

này  làm  đƣợc  việc  lớn,  vì  tâm  đại  dũng  mãnh  không  thối  không  lui,  nên  gọi  là 

Ma-ha Tát-Đỏa. 

Lại nữa, là ngƣời đứng đầu bậc nhất trong nhiều chúng sanh, nên gọi là Ma-ha 

Tát-Đỏa. 

Lại  nữa,  ở  giữa  nhiều  chúng  sanh,  khỏi  tâm  đại  từ  đại  bi,  thành  lập  Đại  thừa, 

thực hành đại đạo, đƣợc ở chỗ tối đại, nên gọi là Ma-ha Tát-Đỏa. 

Lại nữa, thành tựu các tƣớng của bậc đại nhân, nên gọi là Ma-ha Tát-Đỏa. 

Tƣớng Ma-ha Tát-Đỏa nhƣ trong bài kệ tán Phật nói: 

"  Duy một mình Phật là đệ nhất,  

 Là cha mẹ ba cõi, là Nhất thiết trí,  

 Ở trong tất cả, không ai bằng,  

 Cúi lạy Thế Tôn, đấng hy hữu,  

 Phàm nhân thi ân vì lợi mình,  

 Đem của bố thí cầu quả báo,  

 Phật Đại nhân từ không việc ấy,  

 Lợi cả người oán, thân, thương, ghét". 

Lại nữa, vì có thể thuyết pháp phá trừ các phiền não đại tà kiến, đại ái mạn, đại 

ngã tâm cho mình và hết thảy chúng sanh, nên gọi là Ma-ha Tát-Đỏa. 

Lại  nữa,  chúng  sanh  mênh  mông  nhƣ  biển  cả,  không  đầu,  không  giữa,  không 

cuối, dù có vị toán sƣ minh trí, trải qua vô lƣợng năm tính toán cũng không thể 

tính hết.  Nhƣ Phật dạy Vô-tận-ý Bồ-tát rằng:  "Ví nhƣ tất cả thế giới trong mƣời 

phƣơng, cho đến biên tế của hƣ không, hợp lại thành một dòng nƣớc, khiến cho 

vô số vô lƣợng chúng sanh chung nhau cầm một sợi tóc lấy một giọt nƣớc đem 

đi.  Lại có vô ƣơng vô số chúng sanh cũng chung nhau cầm một sợi tóc lấy một 

giọt nƣớc đem đi.  Cứ nhƣ vậy làm cho dòng nƣớc kia hết sạch không còn, thì 

số chúng sanh vẫn không tính hết.  Với số chúng sanh vô biên, vô lƣợng, không 

thể đếm, không thể tƣ nghì ấy, mà hay cứu vớt hết, làm cho xa lìa khổ não, đặt 

vào trong chỗ thật vui vô vi an ổn; vì có đại tâm muốn độ nhiều chúng sanh ấy, 

nên gọi là Ma-ha Tát-Đỏa. 

Nhƣ  trong  kinh  Bất  Khả  Tƣ  Nghì,  Ƣu-bà-di  Âu-xá-na  nói  với  Bồ-tát  Tu-đạt-na 

rằng:   "Các  hàng  Bồ-tát  Ma-ha-tát,  không  vì  độ  một  ngƣời  mà  phát  tâm  Vô 

thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  cũng  không  phải  vì  hai,  ba,  cho  đến  mƣời 

ngƣời; cũng không phải vì trăm, ngàn, vạn, mƣời vạn, trăm  vạn, một ức, mƣời 

trăm ngàn vạn cho đến ức ức; cũng không phải vì A-do-tha ức chúng sanh mà 

phát  tâm.   Không  phải  vì  Na-do-tha,  không  phải  vì  A-già-đà  chúng  sanh.   Cũng 

không phải chỉ vì Tần-ba-la, Ca-ca-la, A-ca-la, Bệ-bà-la, Ma-bà-la, Ba-đà, Đa-bà, 

Tỳ-bà-ha, Bố-ma, Niệm-ma, A-bà-ca, Ma-già-bà, Tỳ-la-già, Tăng-già-ma, Tỳ-tát-

la,  Vị-diêm-bà,  Tỳ-xà-ca,  Ty-lô-ha-tỳ-bạt-đế,  Tỳ-ca-đa,  Đâu-la,  A-bà-la-na,  Tha-

bà-la, Tỳ-bà-na-bà, Miệu-tã, Độn-na-gia-tã, Hê-ba-la, Tỳ-bà-la, Tát-giá-đa, A-bạt-

xà-đài,  Tỳ-thi-đà,  Nê-bà-la,  Hê-lê-phù-đà,  Ba-ma-đà-dạ,  Tỷ-sơ-bà,  A-lê-phù-đà, 

A-lê-tát-tã,  Hê-vân-ca,  Độ-ƣ-đa,  A-lâu-na,  Ma-lâu-đà,  Xoa-dạ,  Ô-la-đa,  Mạt-thù-

dạ-ma,  Ta-ma-đà,  Tỳ-ma-đà,  Ba-ma-đà,  A-mãn-đà-la,  Bà-mãn-đa-la,  Thi-bà-la-

đa,  Hê-la,  Vi-la,  Đề-la,  Chi-la,  Sí-la,  Thi-la,  Tƣ-la,  Ba-la,  Di-la,  Bà-la-la,  Mê-lâu, 

Sí-lô,  Ma-đổ-la,  Tam-mâu-la,  A-bà-dạ,  Kiến-ma-la,  Ma-ma-la,  A-đạt-đa,  Hê-lâu, 

Tỳ-lâu-bà,  Ca-la-bạt,  A-bà-bạt,  Tỳ-bà-bạt,  Bà-bà,  A-la-bà,  Ta-bà-bà-la,  Mê-la-

phù-la, Ma-giá-la, Đà-ma-la, Bà-ma-đà, Ni-già-ma, A-bạt-đa, Nê-đề-xá, A-xoá-dạ, 

Tam-phù-đà, Bà-ma-ma, A-bà-đà, Âu-bà-la,   Ba-đầu-ma, Tăng-khƣ, Già-đề, Âu-

ba-già-na,  A-tăng-kỳ,  A-tăng-kỳ  A-tăng-kỳ,  Vô  lƣợng,  Vô  lƣợng  vô  lƣợng,  Vô 

biên, Vô biên vô biên, Vô đẳng, Vô đẳng vô đẳng, Vô số, Vô số vô số, Bất khả 

kế, Bất khả kế bất khả kế, Bất khả tƣ nghì, Bất khả tƣ nghì bất khả tƣ nghì, Bất 

khả  thuyết,  Bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết.   Cũng  không  phải  vì  số  chúng  sanh 

nhiều nhƣ vi trần của một quốc độ mà phát tâm. 

Cũng không phải vì hai, ba, đến mƣời trăm ngàn vạn ức ngàn vạn ức A-do-tha, 

Na-do-tha,  cho  đến  vì  số  chúng  sanh  nhiều  nhƣ  vi  trần  của  Bất  khả  thuyết  bất 

khả thuyết quốc độ mà phát tâm. 

Không  phải  vì  số  chúng  sanh  nhiều  nhƣ  vi  trần  của  một  cõi  Diêm-phù-đề  mà 

phát tâm. 

Không phải vì số chúng sanh nhiều nhƣ vi trần của cõi Câu-đà-ni, Uất-đát-la-việt, 

Phất-bà-đề mà phát tâm. 

Không  phải  vì  số  chúng  sanh  nhiều  nhƣ  vi  trần  của  Tiểu  thiên  thế  giới,  Trung 

thiên thế giới, Đại thiên thế giới mà phát tâm. 

Không phải vì số chúng của hai, ba, đến mƣời trăm ngàn vạn ức ngàn vạn ức A-

do-tha cho đến Bất khả thuyết bất khả thuyết tam thiên đại thiên thế giới mà phát 

tâm. 

Không phải  vì cúng  dƣờng cung cấp cho một đức Phật  mà  phát tâm,  cho đến 

không phải vì cúng dƣờng cung cấp cho Bất khả thuyết bất khả thuyết các đức 

Phật mà phát tâm. 

Không phải vì cúng dƣờng cung cấp cho các đức Phật số nhiều nhƣ vi trần của 

một quốc độ mà phát tâm, cho đến không phải vì cúng dƣờng cung cấp cho các 

đức Phật số nhiều nhƣ  vi trần của Bất khả thuyết bất khả thuyết tam thiên đại 

thiên thế giới mà phát tâm. 

Không phải làm thanh tịnh một Phật độ mà phát tâm, cho đến không phải vì làm 

thanh tịnh Phật độ nhiều nhƣ số  vi trần của Bất khả thuyết bất khả thuyết tam 

thiên đại thiên thế giới mà phát tâm. 

Không phải vì thọ trì pháp của một đức Phật mà phát tâm, cho đến không phải vì 

thọ trì pháp của các đức Phật số nhiều nhƣ vi trần của Bất khả thuyết bất khả 

thuyết tam thiên đại thiên thế giới mà phát tâm. 

Không  phải  vì  làm  cho  Phật  chủng  của  trong  một  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới 

không bị dứt mà phát tâm, cho đến không phải vì làm cho Phật chủng của trong 

Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  số  nhiều  nhƣ  vi  trần  của  Bất  khả  thuyết  bất  khả 

thuyết Tam thiên đại thiên thế giới không bị dứt mà phát tâm. 

Không phải vì phân biệt biết đại nguyện của một đức Phật mà phát tâm, cho đến 

không phải vì phân biệt biết đại nguyện của các đức Phật nhiều nhƣ số vi trần 

của Bất khả thuyết bất khả thuyết Tam thiên đại thiên thế giới mà phát tâm. 

Không  phải  vì  trang  nghiêm  một  Phật  độ  mà  phát  tâm,  cho  đến  không  phải  vì 

trang nghiêm Phật độ nhiều nhƣ số vi trần của bất khả thuyết bất khả thuyết Tam 

thiên đại thiên thế giới mà phát tâm. 

Không phải vì phân biệt biết chúng hội đệ tử của một đức Phật mà phát tâm, cho 

đến không phải vì phân biệt biết chúng hội đệ tử của các đức Phật số nhiều nhƣ 

vi  trần  của  Bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  mà  phát 

tâm. 

Không phải vì giữ gìn Pháp luân của một đức Phật mà phát tâm, cho đến không 

phải  vì  giữ  gìn  Pháp  luân  của  các  đức  Phật  số  nhiều  nhƣ  vi  trần  của  Bất  khả 

thuyết bất khả thuyết Tam thiên đại thiên thế giới mà phát tâm. 

Không phải vì biết các tâm của một ngƣời. 

Không phải vì biết các căn của một ngƣời. 

Không phải vì biết các kiếp thứ lớp tƣơng tục của trong một Tam thiên đại thiên 

thế giới. 

Không phải vì phân biệt dứt các phiền não của một ngƣời mà phát tâm, cho đến 

không phải vì phân biệt dứt các phiền não của nhiều ngƣời nhƣ số vi trần của 

Bất khả thuyết bất khả thuyết Tam thiên đại thiên thế giới mà phát tâm. 

Các Bồ-tát Ma-ha-tát ấy nguyện rằng:  "Giáo hóa hết thảy mƣời phƣơng chúng 

sanh, cúng dƣờng cung cấp hết thảy mƣời phƣơng chƣ Phật.  Nguyện làm cho 

hết thảy mƣời phƣơng Phật độ đƣợc thanh tịnh, tâm kiên cố thọ trì hết thảy pháp 

của mƣời phƣơng chƣ Phật, phân biệt biết hết thảy các Phật độ, biết chúng đệ 

tử của hết thảy chƣ Phật, phân biệt các tâm của hết thảy chúng sanh, biết đoạn 

các  phiền  não  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  biết  hết  các  căn  của  hết  thảy  chúng 

sanh".   Vì  các  nguyện  ấy,  các  Bồ-tát  phát  tâm  cầu  trú  trong  Vô  thƣợng  Chánh 

đẳng Chánh giác. 

Nhƣ  vậy  v.v…  lấy  mƣời  môn  làm  đầu,  cho  đến  trăm,  ngàn,  vạn,  ức  A-tăng-kỳ 

môn, đó là môn đạo pháp.   Bồ-tát phải biết, phải vào.   Thật đạo của các Bồ-tát 

lƣợc nói nhƣ vậy.  Hết thảy các pháp đều vào, đều biết, vì trí tuệ mà biết vậy, vì 

hết thảy Phật độ ở trong Bồ-tát đạo mà trang nghiêm vậy. 

Âu-xá-na (Asà) nói:  "Thiện nam tử!  Tôi nguyện nhƣ vầy:  Từ khi có thế giới đến 

nay, hết thảy chúng sanh đều thanh tịnh, hết thảy phiền não đều đoạn trừ".  Tu-

đạt-na nói:  "Ấy là giải thoát gì?" Âu-xá-na đáp:  "Ấy là vô ƣu an ổn tràng.  Tôi chỉ 

biết đƣợc một môn giải thoát ấy, không biết các Bồ-tát có đại tâm nhƣ biển cả, 

hết thảy các Phật pháp đều hay trì thọ.  Tâm các Bồ-tát bất động nhƣ núi Tu-di. 

Các Bồ-tát nhƣ vị Dƣợc vƣơng, hay trừ hết thảy các phiền não.   Các Bồ-tát nhƣ 

mặt  trời,  hay  trừ  hết  thảy  tối  tăm.   Các  Bồ-tát  nhƣ  đất,  hay  hàm  chứa  tất  cả 

chúng sanh.  Các Bồ-tát nhƣ gió, hay lợi ích tất cả chúng sanh.   Các Bồ-tát nhƣ 

lửa,  hay  đốt  tất  cả  phiền  não  của  ngoại  đạo.   Các  Bồ-tát  nhƣ  mây,  hay  mƣa 

xuống nƣớc pháp.  Các Bồ-tát nhƣ mặt trăng, phƣớc đức sáng suốt soi khắp tất 

cả. Các Bồ-tát nhƣ Thích-đề-hoàn-nhơn, thủ hộ hết thảy chúng sanh.  Ấy là đạo 

pháp của Bồ-tát sâu xa, tôi làm sao biết hết đƣợc".  Do vì các Bồ-tát phát nguyện 

lớn, muốn đƣợc sự lớn, muốn đến chỗ lớn, nên gọi là Ma-ha Tát-Đỏa. 

Lại  nữa,  tƣớng  Ma-ha  Tát-Đỏa  trong  Kinh  Bát-nhã  Ba-la-mật  ấy,  Phật  tự  nói 

tƣớng nhƣ vậy nhƣ vậy, là tƣớng Ma-ha Tát-Đỏa.  Các đệ tử Xa-lợi-phất, Phú-

lâu-na v.v… mỗi vị đều nói.  Phẩm kia, ở trong đây có nói rộng. 



 

 

Chƣơng 9  

GIẢI THÍCH:  "BỔ-TÁT CÔNG ĐỨC" 

KINH:   Đều  đƣợc  Đà-la-ni  và  các  Tam  muội,  thực  hành  Không,  Vô  tƣớng,  Vô 

tác, đã đƣợc Đẳng, Nhẫn 

LUẬN:  Hỏi:  Vì sao lấy ba việc ấy mà lần lƣợt tán thán Bồ-tát Ma-ha-tát? 

 Đáp:    Vì  muốn  nêu  thật  công  đức  của  các  Bồ-tát,  đáng  tán  thán  thì  tán  thán, 

đáng tin thì tin; vì chúng sanh không thể tin đƣợc pháp thanh tịnh sâu xa, nên lấy 

ba việc ấy tán thán Bồ-tát. 

Lại nữa, trƣớc mới nói danh tự Bồ-tát Ma-ha-tát.  Nay nói vì đƣợc Đà-la-ni, Tam 

muội và các công đức Nhẫn v.v… nên gọi là Bồ-tát Ma-ha-tát. 

 Hỏi:  Đã biết nghĩa thứ lớp, vậy sao gọi là Đà-la-ni?   Thế nào là Đà-la-ni? 

 Đáp:   Đà-la-ni,  Hán  văn  là  "  Năng  trì"  hoặc  "  Năng  già".    Năng  trì  là  nhóm  các thiện pháp, giữ gìn không tán không mất.  Vì nhƣ đồ hoàn hảo đựng nƣớc, nƣớc 

không  thấm  chảy,  Năng  già  là  tâm  ác  bất  thiện  căn  sanh,  hay  ngăn  làm  cho 

không sanh.  Nếu muốn làm tội ác, giữ không cho làm, ấy gọi là Đà-la-ni.  Đà-la-

ni ấy hoặc tƣơng ƣng với tâm hoặc không tƣơng ƣng với tâm, hoặc hữu lậu, hoặc 

vô  lậu,  vô  sắc,  vô  đối,  không  thấy,  một  trì,  một  nhập,  một  ấm  nhiếp  (pháp  trì, 

pháp nhập, hành ấm), chín trí trì (trừ tận trí), một thức thức (một ý thức).  Trong 

pháp A-tỳ-đàm giảng nghĩa của Đà-la-ni. 

Lại nữa, vị Bồ-tát đƣợc Đà-la-ni, thì đối với hết thảy pháp đã đƣợc nghe, do niệm 

lực giữ gìn không mất. 

Lại nữa, pháp Đà-la-ni ấy thƣờng đuổi theo Bồ-tát nhƣ bệnh sốt rét cách nhật. 

Pháp  Đà-la-ni  ấy  không  rời  Bồ-tát  nhƣ  bị  quỉ  bám.   Pháp  Đà-la-ni  ấy  thƣờng 

thuận theo Bồ-tát nhƣ luật nghi thiện bất thiện.  Pháp Đà-la-ni ấy giữ gìn Bồ-tát 

khơng để rơi xuống hố Nhị-địa, nhƣ cha lành thƣơng con, con sắp rơi xuống hố, giữ 

lại không để rơi. 

Lại nữa, Bồ-tát nhờ đƣợc lực Đà-la-ni mà hết thảy Ma vƣơng, Ma dân, Ma nhân 

không  thể  làm  lay  động,  không  thể  phá,  không  thể  hơn,  nhƣ  núi  Tu-di,  miệng 

ngƣời phàm thổi không thể lay động. 

 Hỏi:   Pháp Đà-la-ni ấy có mấy thứ? 

 Đáp:   Pháp Đà-la-ni ấy rất nhiều. Có  Văn trì Đà-la-ni.  Ngƣời đƣợc Đà-la-ni này, 

hết  thảy  các  pháp  ngữ  ngôn,  tai  đã  đƣợc  nghe,  đều  không  quên  mất.   Lại  có 

 Phân biệt trí Đà-la-ni.  Ngƣời đƣợc Đà-la-ni này, phân biệt hết các chúng sanh, 

các pháp lớn, nhỏ, tốt, xấu nhƣ kệ nói: 

 "Các voi, ngựa, vàng 

 Cây, đá, y phục,  

 Nam nữ và nước,  

 Các thứ bất đồng.  

 Các vật tên một,  

 Quý tiện khác nhau,  

 Được Tổng trì này,  

 Phân biệt được hết".  

Lại có  Nhập âm thanh Đà-la-ni.  Vị Bồ tát đƣợc Đà-la-ni này, nghe hết ngữ ngôn 

âm  thanh,  không  mừng  không  giận.   Nếu  hết  thảy  chúng  sanh  trải  qua  kiếp  số 

nhƣ cát sông Hằng, dùng lời ác mắng nhiếc, tâm Bồ-tát cũng không ghét hận. 

 Hỏi:  Bồ-tát chƣa sạch các lậu, làm sao có thể nhẫn đƣợc các điều ác đó trải qua 

kiếp số nhƣ cát sông Hằng? 

 Đáp:  Đã nói trƣớc kia rằng đƣợc lực Đà-la-ni này nên có thể nhƣ thế.  Lại nữa, 

vị Bồ-tát tuy chƣa sạch hết lậu, song đại trí lợi căn, có thể tƣ duy trừ khử tâm sân 

hận,  suy  nghĩ  rằng:   "Nếu  nhĩ  căn  không  đến  bên  tiếng,  thì  tiếng  ác  dính  vào 

đâu?   Lại  nhƣ  tiếng  mắng,  nghe  liền  bay  qua,  nếu  không  phân  biệt,  thì  ai  sẽ 

giận?  Phàm phu vì tâm trƣớc tự ngã, phân biệt phải trái mới sanh sân hận. 

Lại  nữa,  nếu  ngƣời  biết  đƣợc  rằng  ngữ  ngôn  vừa  sanh  liền  diệt,  trƣớc  sau 

không cùng thời, thời sẽ không sân hận. Cũng biết các pháp, bên trong vô chủ, 

ai mắng, ai sân?   Hoặc có ngƣời nghe tiếng lạ của địa phƣơng khác, đây bảo là 

tốt, kia bảo là xấu, tốt xấu không nhất định, nên tuy mắng vẫn không sân. Hoặc 

có ngƣời biết tiếng nói là vô định, thời không giận không mừng.  Nhƣ ngƣời thân 

ái  mà  mắng,  tuy  mắng  không  giận,  không  thân  ái  mà  nói  lời  dữ  nghe  thì  sanh 

giận.  Cũng nhƣ khi đi gặp gió mƣa thì vào nhà hoặc cầm dù, khi đi gặp đất có gai 

thì mang giày dép, lạnh quá thì đốt lửa, lúc nóng thì tìm nƣớc.  Những hoạn nạn 

nhƣ  thế  chỉ  đi  tìm  cách  ngăn  che  chứ  không  sân  hận.     Đối  các  việc  hung  ác 

mắng chửi cũng nhƣ vậy, chỉ dùng từ bi ngăn dứt các ác đó chứ không sanh tâm 

giận. 

Lại nữa, Bồ-tát biết các pháp là bất sanh, bất diệt, tánh nó đều không, nếu gặp 

ngƣời sân hận mắng nhiếc, hoặc đánh, hoặc giết, đều nhƣ mộng, nhƣ biến hóa, 

thì còn ai giận, ai mắng? 

Lại  nữa,  nếu  có  ngƣời  nhƣ  chúng  sanh  trong  hằng  hà  sa  kiếp,  tán  thán,  cúng 

dƣờng y, thực, ngọa cụ, y dƣợc, hoa hƣơng, anh lạc, tâm của vị Bồ-tát đắc nhẫn 

vẫn không lay động, không mừng không đắm. 

 Hỏi:  Đã biết các nhân duyên khiến các Bồ-tát không sân hận, nhƣng chƣa biết tại 

sao khi thật sự tán thán công đức mà vẫn không vui mừng? 

 Đáp:    Biết  các  thứ  cúng  dƣờng  cung  kính  đều  là  vô  thƣờng,  nay  vì  có  nhân 

duyên nên đến tán thán cúng dƣờng, sau lại có nhân duyên khác thì lại sân hận, 

hoặc đánh hoặc giết; vì thế nên đƣợc tán thán mà không mừng. 

Lại nữa, do vì ta có công đức trí tuệ nên đến tán thán cúng dƣờng, đó là tán thán 

công đức chứ đâu phải tán thán ta; ta vì sao mà mừng? 

Lại nữa, ngƣời ấy vì cầu quả báo nên ở nơi ta tạo nhân duyên cúng dƣờng ta để 

làm  công  đức,  cũng  nhƣ  ngƣời  vì  gieo  lúa  mà  tƣới  tẩm  sửa  sang,  đất  cũng 

không mừng. 

Lại  nữa,  nếu  ngƣời  cúng  dƣờng  ta,  ta  nếu  vui  mừng  thọ  nhận,  thì  phƣớc  ta 

mỏng đi mà phƣớc ngƣời kia cũng ít cho nên không mừng. 

Lại nữa, Bồ-tát quán hết thảy pháp nhƣ mộng, nhƣ tiếng vang vậy có ai khen, ai 

mừng?  Ta chƣa đƣợc thoát khỏi ba cõi, các lậu chƣa dứt sạch, chƣa đƣợc Phật 

đạo, tại sao đƣợc tán thán mà mừng?  Nếu đáng mừng thì chỉ có một mình Phật, 

vì sao?   Vì đã đầy đủ hết thảy công đúc. 

Thế  nên  Bồ-tát  khi  đƣợc  tán  thán,  cúng  dƣờng,  cung  cấp,  tâm  không  sanh 

mừng.  Các tƣớng nhƣ thế gọi là Nhập âm thanh Đà-la-ni. 

Lại có  Danh tịch diệt Đà-la-ni, Vô biên triền Đà-la-ni, Tùy địa quán Đà-la-ni, Oai 

 đức Đà-la-ni, Hoa nghiêm Đà-la-ni, Tịnh âm Đà-la-ni, Hư không tạng Đà-la-ni, Hải 

 tạng Đà-la-ni, Phân biệt chư pháp địa Đà-la-ni, Minh chư pháp nghĩa Đà-la-ni.  

Lƣợc  nói  năm  trăm  Đà-la-ni  môn  nhƣ  vậy.   Nếu  nói  rộng  thời  có  vô  lƣợng.  Do 

vậy nên nói các Bồ tát đều đƣợc Đà-la-ni. 

Các Tam muội là ba Tam muội:  Không, Vô tác, Vô tƣớng. 

Có  ngƣời  nói:   "Quán  năm  uẩn  vô  ngã,  vô  ngã  sở;  ấy  gọi  là  Không.     Trú  ở 

Không tam muội ấy, không vì đời sau mà khởi ba độc, ấy gọi là Vô tác.  Duyên 

pháp lìa mƣời tƣớng là năm trần, nam, nữ, sanh, trụ, diệt; ấy gọi là Vô tƣớng". 

Có ngƣời nói:  "Trú trong tam muội ấy, thì biết đƣợc thật tƣớng của tất cả pháp 

là  tất  cả  không,  ấy  gọi  là  Không  tam  muội.   Biết  Không  ấy  rồi  không  làm.   Thế 

nào là không làm?  Là không xem các pháp hoặc không hoặc bất không, hoặc có 

hoặc không v.v… nhƣ bài kệ Phật thuyết trong kinh Pháp Cú: 

 "Thấy có thời sợ hãi,  

 Thấy không cũng sợ hãi,  

 Cho nên không trước có 

 Và cũng không trước không".  

 Ấy gọi là Vô tác tam muội.  

Thế nào là Vô tƣớng tam muội?  Hết thảy pháp không có tƣớng, hết thảy pháp 

không thọ, không trƣớc,  ấy gọi là Vô tướng tam muội,  nhƣ kệ nói: 

 "Ngôn ngữ đã lặng,  

 Tâm hành cũng diệt,  

 Bất sinh bất diệt,  

 Như tướng niết-bàn".  

Lại nữa, mƣời tám  Không, ấy gọi là Không tam muội.  Trong các thứ hữu (sanh 

hữu, bản hữu, tử hữu, trung hữu, nghiệp hữu) tâm không cầu,  ấy gọi là Vô tác 

 tam  muội.  Hết  thảy  các  pháp  tƣớng  phá  hoại,  không  nhớ  nghĩ,  ấy  gọi  là  Vô 

 tướng tam muội.  

 Hỏi:  Có nhiều thứ pháp Thiền định, sao chỉ nói riêng ba Tam muội này? 

 Đáp:   Vì ở trong ba Tam muội ấy mà tƣ duy là gần với Niết-bàn, khiến tâm ngƣời 

không cao không hạ, bình đẳng bất động, các định khác không đƣợc nhƣ vậy; vì 

thế nói riêng  ba Tam muội.  Trong  các  định khác  hoặc tâm  ái nhiều,  hoặc mạn 

nhiều, hoặc kiến nhiều, còn trong ba Tam muội ấy có nghĩa thật lợi bậc nhất, là 

cửa  ngõ  đƣợc  Niết-bàn;  vì  thế  trong  các  pháp  Thiền  định  lấy  ba  pháp  định  ấy 

làm  ba  cửa  giải  thoát,  cũng  gọi  là  ba  Tam  muội.   Ba  Tam  muội  ấy  thật  là  Tam 

muội, các định khác cũng đƣợc gọi là định. 

Lại  nữa,  trừ  Bốn  thiền  căn  bản,  từ  Vị  đáo  địa  trở  lên  cho  đến  Hữu  đỉnh  gọi  là 

Định,  cũng  gọi  là  Tam  muội,  chẳng  phải  là  Thiền.   Bốn  thiền  cũng  gọi  là  Định, 

cũng gọi là Thiền, cũng gọi là Tam muội.  Các định khác cũng gọi là Định, cũng 

gọi là Tam muội. Nhƣ các pháp định:   Bốn Vô lƣợng tâm, bốn Biện tài, sáu Thần 

thông, tám Bội xả, tám Thắng xứ, chín thứ Đệ định, mƣời Nhất thiết xứ v.v… 

Lại  có  ngƣời  nói:   "Hết  thảy  pháp  Tam  muội  có  ba  mƣơi  hai  thứ,  có  ngƣời  nói 

sáu mƣơi lăm thứ, có ngƣời nói năm trăm thứ.  Vì pháp Đại thừa rất lớn nên có 

vô lƣợng Tam muội, là: Tam muội Biến pháp tánh trang nghiêm, Tam muội năng 

chiếu  tất  cả  pháp  trong  ba  đời,  Tam  muội  Không  phân  biệt  biết  quán  cùng  để 

pháp tánh, Tam muội Vào Phật pháp không đáy, Tam muội Nhƣ hƣ không chiếu 

vô để vô biên, Tam muội Quán hạnh lực của Nhƣ lai, Tam muội Phật vô úy trang 

nghiêm lực tần thân, Tam muội Xoay chứa muôn pháp tánh, Tam muội Mặt trăng 

chóng biến khắp hết thảy thế giới không ngăn ngại, Tam muội Pháp vân quang 

trang nghiêm cùng khắp… Bồ-tát đƣợc vô lƣợng tam muội nhƣ thế. 

Lại nữa, trong phẩm Ma-ha Diễn của Kinh Bát-nhã Ba-la-mật, lƣợc nói thì có một 

trăm lẻ tám Tam muội.  Đầu tiên gọi là Tam muội Thủ lăng nghiêm, cho đến Tam 

muội Hƣ không không trƣớc không nhiễm.  Rộng nói thì có vô lƣợng Tam muội. 

Vì vậy nên nói các Bồ-tát đƣợc các Tam muội, thực hành Không, Vô tƣớng, Vô 

tác. 

 Hỏi:  Trƣớc nói Bồ-tát đƣợc các tam muội, cớ sao nay lại nói thực hành Không, 

Vô tƣớng, Vô tác? 

 Đáp:    Trƣớc  nói  tên  tam  muội,  chƣa  nói  tƣớng  tam  muội,  nay  muốn  nói  tƣớng 

cho  nên  nói  thực  hành  Không,  Vô  tác,  Vô  tƣớng.   Nếu  có  ngƣời  thực  hành 

Không, Vô tƣớng, Vô tác; ấy gọi là đƣợc Thật tƣớng tam muội, nhƣ kệ nói: 

 "Nếu giữ giới thanh tịnh,  

 Gọi thật là Tỳ-kheo,  

 Nếu có thể quán Không,  

 Gọi là Thật tam muội.  

 Nếu có thể tinh tấn,  

 Gọi là người hành đạo.  

 Nếu có được Niết-bàn,  

 Ấy gọi là thật vui".  

KINH:  "Đã đƣợc Đẳng, Nhẫn" 

 Hỏi:  Thế nào là Đẳng? Thế nào là Nhẫn? 

 Đáp:   Có hai thứ Đẳng là Chúng sanh đẳng, Pháp đẳng.  Nhẫn cũng có hai thứ 

là Chúng sanh nhẫn, Pháp nhẫn.  Thứ nào là Chúng sanh đẳng?  Đối với tất cả 

chúng sanh, tâm bình đẳng, niệm bình đẳng, ái bình đẳng, lợi bình đẳng,  ấy gọi 

 là Chúng sanh đẳng.  

 Hỏi:  Từ bi lực đối với hết thảy chúng sanh nên niệm bình đẳng, không nên quán 

bình  đẳng,  vì  sao?   Vì  Bồ-tát  hành  thật  đạo,  không  điên  đảo,  đúng  nhƣ  pháp 

tƣớng.  Vì sao mà đối với ngƣời thiện, ngƣời bất thiện, ngƣời lớn, ngƣời nhỏ và 

súc sanh, mà lại xem một mực bình đẳng?  Trong ngƣời bất thiện, thật có tƣớng 

bất thiện; trong ngƣời thiện, thật có tƣớng thiện?  Ngƣời lớn, ngƣời nhỏ, ngƣời 

và súc sanh cũng nhƣ vậy.  Nhƣ tƣớng trâu ở nơi trâu, tƣớng ngựa ở nơi ngựa, 

tƣớng trâu không ở trong tƣớng ngựa, tƣớng ngựa không ở trong tƣớng trâu, vì 

ngựa  không  làm  trâu.   Chúng  sanh  mỗi  mỗi  có  tƣớng  riêng,  làm  sao  một  mực 

quán xem là bình đẳng mà không rơi vào điên đảo? 

 Đáp:     Nếu tƣớng thiện, tƣớng bất thiện là  có thật, thì Bồ-tát phải rơi  vào  điên 

đảo, vì sao?   Vì phá hoại pháp tƣớng, nhƣng vì các pháp chẳng phải thật tƣớng 

thiện,  chẳng  phải  thật  tƣớng  bất  thiện,  chẳng  phải  tƣớng  nhiều,  chẳng  phải 

tƣớng  ít,  chẳng  phải  ngƣời,  chẳng  phải  súc  sanh,  chẳng  phải  một,  chẳng  phải 

khác; vì lẽ ấy, ông vấn nạn không đúng, nhƣ kệ thuyết về các pháp tƣớng: 

 "Bất sanh bất diệt.  

 Bất đoạn bất thường,  

 Bất nhất bất dị,  

 Bất khứ bất lai.  

 Pháp nhân duyên sanh,  

 Dứt các hý luận,  

 Phật thuyết như vậy,  

 Tôi kính lễ Ngài".  

Lại nữa, đối với hết thảy chúng sanh, không trƣớc các thứ tƣớng, tƣớng chúng 

sanh,  tƣớng  không,  một  mực  bình  đẳng  không  khác.   Quán  nhƣ  vậy,  ấy  gọi  là 

 Chúng sanh đẳng.  Nếu ngƣời ở trong đó tâm bình đẳng không ngăn ngại, thẳng 

vào không lui, 

 ấy gọi là đẳng, nhẫn.  Bồ-tát đƣợc đẳng, nhẫn thời đối với hết thảy chúng sanh, 

không giận, không não hại, nhƣ mẹ lành thƣơng con, nhƣ kệ nói: 

 "Quán âm thanh như tiếng vang,  

 Thân hành như bóng trong gương,  

 Người quán được như thế,  

 Làm sao mà không nhẫn?".  

 Ấy gọi là Chúng sanh đẳng, nhẫn.  

 Thế  nào  gọi  là  Pháp  đẳng,  nhẫn?  Pháp  thiện,  pháp  bất  thiện,  hữu  lậu,  vô  lậu, 

hữu vi, vô vi v.v… với các pháp nhƣ vậy mà vào bất nhị pháp môn, vào thật pháp 

tƣớng môn.   Vào nhƣ vậy rồi, ở trong đó, khi thâm nhập thật tƣớng các pháp, thì 

tâm  nhẫn  mà  trực  nhập,  không  tránh,  không  ngại,  ấy  gọi  là  Pháp  đẳng,  nhẫn, 

nhƣ kệ nói: 

 "Chư pháp bất sanh bất diệt,  

 Phi bất sanh bất diệt.  

 Cũng bất sanh diệt phi bất sanh diệt,  

 Cũng phi bất sanh diệt phi phi bất sanh diệt".  

Đã đƣợc giải thoát (lìa khỏi tà kiến gọi là giải thoát), không, phi không (không thủ 

nơi  không  nên  gọi  là  phi  không)  v.v…  thảy  đều  xả  bỏ,  diệt  các  hý  luận,  đƣờng 

ngôn  ngữ  dứt,  thâm  nhập  Phật  pháp,  tâm  thông  suốt  không  ngại,  bất  động  bất 

thối, gọi là  Vô sanh nhẫn.   Đó là cửa ban đầu hỗ trợ Phật pháp, vì vậy nói "  Đã 

 được đẳng, nhẫn". 

KINH:  Đƣợc vô ngại Đà-la-ni. 

LUẬN:  Hỏi:  Trƣớc đã nói các Bồ-tát đƣợc Đà-la-ni.  Nay vì sao lại nói đƣợc Vô 

ngại Đà-la-ni? 

 Đáp:   Vì Vô ngại Đà-la-ni là tối đại. Nhƣ trong tất cả tam muội, tam muội vƣơng 

tam muội là tối đại; nhƣ vua trong loài ngƣời, nhƣ Vô ngại giải thoát trong các giải 

thoát.   Nhƣ  vậy  trong  tất  cả  Đà-la-ni,  Vô  ngại  Đà-la-ni  là  lớn,  cho  nên  trùng 

thuyết. 

Lại nữa, trƣớc nói các Bồ-tát đã đƣợc Đà-la-ni, không biết ấy là Đà-la-ni gì?  Có 

tiểu Đà-la-ni nhƣ của Chuyển luân Thánh vƣơng, tiên nhân v.v… có đƣợc.  Có Văn 

trì Đà-la-ni, Phân biệt chúng sanh Đà-la-ni, Quy mạng cứu hộ bất xả Đà-la-ni … 

Các tiểu Đà-la-ni nhƣ vậy, các ngƣời khác cũng có đƣợc.  Còn Vô ngại Đà-la-ni 

ấy,  hàng  ngoại  đạo,  Thanh-văn,  Bích-chi  Phật,  tân  học  Bồ-tát  đều  không  có 

đƣợc.  Chỉ các Bồ-tát đủ vô lƣợng phƣớc đức, trí tuệ, đại lực là có Đà-la-ni ấy, 

cho nên nói riêng. 

Lại nữa, hàng Bồ-tát ấy, tự lợi đã đầy đủ, chỉ muốn lợi tha, thuyết pháp giáo hóa 

vô tận, tất lấy Vô ngại Đà-la-ni làm căn bản; vì thế, các Bồ-tát thƣờng thực hành 

Vô ngại Đà-la-ni. 

KINH:  Đều đƣợc ngũ thông. 

LUẬN: Nhƣ ý, Thiên nhãn, Thiên nhĩ, Tha tâm trí, tự biết túc mạng. 

-  Thế nào là Nhƣ ý thông (Riddhi)?  Nhƣ ý thông có ba thứ là:  Năng đáo, Chuyển 

biến  và  Thánh  nhƣ  ý.   Năng  đáo  có  bốn  thứ:   1-   Thân  năng  phi  hành  nhƣ  chim, 

không ngại.  2-   Dời xa lại gần, không đi qua mà đến.  3-  Lặn ở đây hiện ở kia. 

4-  Trong một khoảnh khắc có thể đến đƣợc.  Chuyển biến là lớn biến làm nhỏ, 

nhỏ  biến  làm  lớn;  một  biến  thành  nhiều,  nhiều  biến  thành  một,  có  thể  chuyển 

biến mọi vật.   Hàng ngoại đạo chuyển biến không lâu quá bảy ngày, chƣ Phật và 

đệ tử chuyển biến tự tại, không có lâu mau.  Thánh nhƣ ý là đối với vật bất khả ái 

bất  tịnh  của  sáu  trần  bên  ngoài,  có  thể  quán  làm  cho  nó  tịnh,  vật  khả  ái  thanh 

tịnh, có thể quán làm cho nó bất tịnh.  Thánh nhƣ ý ấy, chỉ có Phật mới có đƣợc. 

Nhƣ ý thông ấy, từ trong bốn Nhƣ ý túc mà ra.  Nhƣ ý túc thông v.v… ấy, vì duyên 

theo sắc, thứ lớp phát sanh, nên không thể có đƣợc trong cùng một lúc. 

-   Thế  nào  là  Thiên  nhãn  thông?   Với  mắt  đƣợc  sắc  thanh  tịnh  tứ  đại  của  Sắc 

giới tạo nên, ấy gọi là Thiên nhãn thấy đƣợc chúng sanh và các vật trong lục đạo 

ở cả tự địa và hạ địa; các sắc hoặc gần hoặc xa, hoặc thô hoặc tế, đều có thể 

soi  thấy.   Thiên  nhãn  ấy  có  hai  thứ:   1-   Do  quả  báo  mà  đƣợc.   2-   Do  tu  mà 

đƣợc.  Trong ngũ thông ấy, Thiên nhãn thông do tu mà đƣợc, không phải do quả 

báo đƣợc,  vì cớ sao?  Vì thƣờng nhớ nghĩ các thứ quang minh mà đƣợc.   Có 

ngƣời nói:  Các hàng Bồ-tát ấy vì đƣợc lực vô sanh pháp nhẫn nên không thuộc 

trong  sáu  đạo,  nhƣng  chỉ  vì  giáo  hoá  chúng  sanh  mà  dùng  Pháp  thân  hiện  ra 

trong mƣời phƣơng ba cõi; còn các Bồ-tát chƣa chứng Pháp thân thì Thiên nhãn do 

tu đắc hoặc do báo đắc. 

 Hỏi:  Công đức của các Bồ-tát ấy hơn A-la-hán, Bích-chi Phật; vậy cớ sao lại tán 

thán Thiên nhãn là thứ công đức nhỏ mà phàm phu cũng có chứ không tán thán 

Tuệ nhãn, Pháp nhãn, Phật nhãn của các Bồ-tát? 

 Đáp:   Có ba loại Thiên:  1-  Giả hiệu thiên, 2-  Sanh thiên, 3-   Thanh tịnh thiên. 

Chuyển luân Thánh vƣơng, các đại vƣơng khác v.v…; ấy là Giả hiệu thiên.  Tứ trời 

Tứ thiên vƣơng, cho đến trời Hữu đĩnh; ấy là Sanh thiên.  Chƣ Phật và pháp thân 

Bồ-tát,  Bích-chi  Phật,  A-la-hán;  ấy  là  Thanh  tịnh  thiên.   Thanh  tịnh  thiên  ấy,  tu 

đƣợc Thân nhãn,  ấy gọi  là Thiên nhãn thông. Thiên nhãn  thanh tịnh của  pháp 

thân  Bồ-tát,  hết  thảy  ly  dục,  ngũ  thông  hàng  phàm  phu  không  thể  có  đƣợc, 

Thanh-văn  và  Bích-chi  Phật  cũng  không  có  đƣợc,  vì  cớ  sao?   Vì  tiểu  A-la-hán, 

tiểu dụng tâm thì thấy đƣợc một ngàn thế giới, đại dụng tâm thì thấy  đƣợc hai 

ngàn  thế  giới.    Đại  A-la-hán  tiểu  dụng  tâm  thì  thấy  hai  ngàn  thế  giới,  đại  dụng 

tâm thì thấy ba ngàn Đại thiên thế giới, Bích-chi Phật cũng vậy,   ấy gọi là Thiên 

 nhãn thông. 

-  Thế nào là Thiên nhĩ thông?  Với tai đƣợc sắc thanh tịnh tứ đại của cõi Sắc tạo 

nên, nghe đƣợc hết thảy tiếng, tiếng trời, tiếng ngƣời, tiếng của ba ác đạo. Thế 

nào là đƣợc Thiên nhĩ thông do tu đắc?  Vì thƣờng ức niệm các thứ tiếng,   ấy gọi 

 là Thiên nhĩ thông. 

-   Thế  nào  là  biết  Túc  mạng  thông?   Thƣờng  ức  niệm  việc  của  mình  trải  qua 

ngày, tháng, năm đến lúc ở trong thai, cho đến trong đời quá khứ, một đời, mƣời 

đời, trăm đời, ngàn vạn ức đời, cho đến bậc đại A-la-hán, Bích-chi Phật biết tám 

đại vạn kiếp, các đại Bồ-tát và Phật biết vô lƣợng kiếp,  ấy gọi là Thần thông biết 

 Túc mạng. 

-  Thế nào là Thần thông biết Tha tâm?  Biết Tha tâm hoặc có ô cấu, hoặc không 

ô  cấu,  khi  tự  quán  tâm  sanh,  trụ,  diệt,  thƣờng  ức  niệm  cho  nên  đƣợc  Tha  tâm 

thông. 

Lại nữa, quán tƣớng mừng, tƣớng giận,  tƣớng sợ, tƣớng hãi của ngƣời khác. 

Thấy tƣớng ấy rồi, vậy sau biết tâm.  Ấy là cửa ban đầu của Tha tâm trí. 

 Ấy là lược nói ngũ Thông.  

KINH:  Nói ra ắt tín thọ. 

LUẬN: Trời, Ngƣời, Rồng, A-tu-la v.v… và tất cả đại nhân, đều tín thọ lời kia, ấy 

là quả báo của bất ỷ ngữ.   Các ngƣời bị quả báo ỷ ngữ, tuy có nói thực mà mọi 

ngƣời đều không tín thọ, nhƣ kệ nói: 

 "Bị đoạ trong ngạ quỷ,  

 Lửa cháy từ miệng ra,  

 Bốn hướng phát tiếng lớn,  

 Là báo của lỗi miệng.  

 Tuy có nhiều hiểu biết,  

 Thuyết pháp giữa đại chúng,  

 Vì nghiệp không thành tín,  

 Nên không ai tín thọ.  

 Nếu muốn rộng đa văn,  

 Được mọi người tín thọ,  

 Cho nên hãy chí thành,  

 Không nên nói thêu dệt."  

KINH:  Không còn biếng nhác. 

LUẬN:  Biếng nhác phá hỏng tài lợi, phúc lợi của ngƣời tại gia, phá hỏng cái vui 

sanh Thiên và vui Niết-bàn của ngƣời xuất gia.  Tại gia xuất gia thanh danh đều 

diệt.  Lỗi bốn giặc lớn không gì hơn biếng nhác, nhƣ kệ nói: 

 "Biếng nhác mấy thiện tâm,  

 Sĩ ám phá trí minh,  

 Diệu nguyện đều bị diệt,  

 Nghiệp lớn cũng đã mất".  

 Vì vậy nên nói "Không còn biếng nhác"  

KINH:  Đã bỏ lợi dƣỡng và tiếng tăm. 

LUẬN:  Sự lợi dƣỡng ấy nhƣ giặc, phá hoại gốc rễ công đức.  Ví nhƣ trời mƣa đá 

làm tổn hại ngũ cốc.  Lợi dƣỡng tiếng tăm cũng nhƣ thế, phá hoại lúa công đức, 

không  tăng  trƣởng  đƣợc.   Nhƣ  Phật  nói  ví  dụ:   Thí  nhƣ  sợi  giây  bằng  lông  trói 

buộc ngƣời làm cho đứt da gãy xƣơng, ngƣời tham lợi dƣỡng làm đứt mất gốc rễ 

công đức cũng lại nhƣ thế, nhƣ kệ nói: 

 "Được vào rừng Chiên-đàn,  

 Mà chỉ nhặt lấy lá,  

 Đã vào núi bảy báu,  

 Mà lại lấy thủy tinh.  

 Có người vào Phật pháp,  

 Không cầu vui Niết-bàn,  

 Lại cầu lợi cúng dường,  

 Hạng ấy là tự dối.  

 Thế nên đệ tử Phật,  

 Muốn được vị cam lồ,  

 Hãy vứt bỏ tạp độc,  

 Cần cầu vui Niết-bàn.  

 Ví như mưa đá dữ,  

 Làm hư hại ngũ cốc,  

 Nếu đắm lợi cúng dường,  

 Phá tàm quý, đầu đà (Dhùta).  

 Đời này mất thiện căn,  

 Đời sau đọa địa ngục,  

 Như Đề-bà-đạt-đa,  

 Vì lợi dưỡng tự đọa".  

 Vì thế nên nói "Đã bỏ lợi dưỡng và tiếng tăm".  

KINH:  Thuyết pháp mà không mong cầu. 

LUẬN:   Tâm  đại  từ  thƣơng  xót,  vì  chúng  thuyết  pháp,  không  vì  cơm  áo  tiếng 

tăm, thế lực mà thuyết, mà vì đại từ bi, vì tâm thanh tịnh, vì đƣợc Vô sanh pháp 

nhẫn, nhƣ kệ nói: 

 "Đa văn, biện tuệ, nói năng hay,  

 Thuyết pháp êm đẹp chuyển lòng người.  

 Tự không như pháp, hạnh bất chánh,  

 Thí như mây sấm mà không mưa.  

 Bác học, đa văn có trí tuệ,  

 Ngọng miệng vụng lời không khéo léo,  

 Không thể hiển bày tạng Pháp bảo,  

 Ví như không sấm mà mưa nhỏ.  

 Không rộng học vấn, không trí tuệ,  

 Không thuyết pháp được, không hành tốt,  

 Pháp sư tệ ấy, không tàm quý,  

 Ví như mây ít, không sấm mưa.  

 Đa văn, quảng trí, nói năng hay,  

 Khéo nói các pháp chuyển lòng người,  

 Hành pháp, tâm chánh không sợ sệt,  

 Như mây sấm lớn đổ mưa to 

 Đại tướng của pháp cầm gương pháp,  

 Chiếu sáng Phật pháp, kho trí tuệ,  

 Trì tụng giảng rộng, rung linh pháp,  

 Như thuyền giữa biển độ hết thảy.  

 Cũng như Ong chúa nhóm các vị,  

 Thuyết như lời Phật, theo ý Phật,  

 Giúp Phật sáng pháp, độ chúng sanh,  

 Pháp sư như thế thật khó gặp".  

KINH:  Qua đến bờ thậm thâm Pháp nhẫn. 

LUẬN:   Thế  nào  là  Pháp  thậm  thâm?   Mƣời  hai  nhân  duyên,  ấy  là  Pháp  thậm 

thâm.   Nhƣ  Phật  bảo  A-nan:   "Pháp  mƣời  hai  nhân  duyên  ấy  rất  sâu,  khó  hiểu, 

khó biết". 

Lại nữa, lìa hẳn sáu mƣơi hai lƣới tà kiến do nƣơng đời quá khứ, vị lai phát sanh, 

ấy  là  Pháp  thậm  thâm.     Nhƣ   Phật  bảo  Tỳ-kheo:   "Kẻ  phàm  phu  vô  văn,  nếu 

muốn  tán  thán  Phật,  điều  họ  tán  thán  rất  ít,  đó  là  hoặc  tán  thán  về  giới  thanh 

tịnh, hoặc tán thán sự xa lìa các dục.  Nếu tán thán đƣợc Pháp thậm thâm khó 

hiểu khó biết ấy  mới thật là tán thán Phật".  Điều này trong kinh Phạm Võng có 

nói rộng. 

Lại nữa, ba môn giải thoát, ấy gọi là Pháp thậm thâm.  Nhƣ trong Kinh Phật thuyết 

Kinh Bát-nhã Ba-la-mật, hàng chƣ thiên tán thán rằng:   "Thế Tôn! Pháp ấy thậm 

thâm!".  Phật nói: " Pháp thậm thâm chính Không là nghĩa ấy.  Vô tác, Vô tƣớng 

là nghĩa ấy". 

Lại  nữa,  hiểu  rõ  tƣớng  hết  thảy  pháp  là  chân  thật,  không  thể  phá,  không  thể 

động; ấy là Pháp thậm thâm. 

Lại nữa, trừ tâm tƣởng trí lực bên trong, mà chỉ định tâm trú ở trong thật tƣớng 

thanh  tịnh  của  các  pháp.     Cũng  nhƣ  khi  khí  nóng  hƣng  thịnh,  chẳng  phải  màu 

vàng mà thấy màu vàng, đó là do tâm tƣởng trí lực, đối với các pháp thấy thay 

đổi, ấy là pháp nông cạn.  Ví nhƣ ngƣời có mắt thanh tịnh, khi không có khí nóng 

thì đúng nhƣ thực thấy màu vàng là màu vàng.  Cũng vậy, trừ tâm tƣởng trí lực 

ở bên trong, đƣợc tuệ nhãn thanh tịnh thấy thật tƣớng của các pháp.  Cũng nhƣ 

thủy tinh thật, để vào nơi vật có màu vàng thì tùy theo đó mà thành màu vàng; 

màu xanh, đỏ, trắng đều tùy theo mà biến đổi.  Tâm cũng nhƣ thế, hạng phàm 

phu  do  tâm  tƣởng  trí  lực  bên  trong  mà  thấy  các  pháp  với  dị  tƣớng.   Quán  thật 

tƣớng  của  các  pháp  là  phi  không,  phi  bất  không,  bất  hữu,  phi  bất  hữu.   Trong 

pháp ấy thâm nhập không lay chuyển, không ngăn ngại; ấy gọi là "Qua đến bờ 

thậm  thâm  pháp  nhẫn".   "Qua  đến"  nghĩa  là  đƣợc  thậm  thâm  pháp.   Đƣợc  đầy 

đủ, không ngăn ngại, đƣợc qua bờ bên kia, ấy gọi là qua đến bờ (độ). 

KINH:  Đƣợc sức vô úy. 

LUẬN:  Các Bồ-tát thành tựu Bốn lực vô sở úy. 

 Hỏi:  Nhƣ Bồ-tát việc phải làm chƣa làm xong, chƣa đƣợc Nhất thiết trí, vì sao nói 

là "Đƣợc bốn vô sở úy"? 

 Đáp:   Vô sở úy có hai thứ: Bồ-tát vô sở úy và Phật vô sở úy.  Các Bồ-tát ấy tuy 

chƣa đƣợc Phật vô sở úy nhƣng đƣợc Bồ-tát vô sở úy, cho nên gọi là "Đƣợc Vô 

sở úy". 

 Hỏi:  Những gì là bốn Vô sở úy  của Bồ-tát? 

 Đáp:   1-  Do giữ gìn đƣợc tất cả pháp đã đƣợc nghe, do đƣợc các Đà-la-ni, do 

thƣờng ức niệm không quên, nên ở trong chúng thuyết pháp mà không sợ sệt. 

2-  Do biết nhân duyên ý dục giải thoát của hết thảy chúng sanh, lợi căn độn căn, 

rồi  tùy  theo  chỗ  thích  hợp  mà  thuyết  pháp,  nên  Bồ-tát  ở  giữa  đại  chúng  thuyết 

mà không sợ sệt.  3-  Không thấy có ai từ phƣơng Đông, Nam, Tây, Bắc, bốn góc, 

trên dƣới đến nạn vấn làm cho ta không thể đúng nhƣ pháp mà giải đáp; vì không 

thấy một chút ít tƣớng nhƣ vậy, nên ở giữa đại chúng thuyết pháp mà không sợ 

sệt.  4-   Hết thảy chúng sanh lắng nghe lãnh thọ hay vấn nạn, tùy ý đúng nhƣ 

pháp mà giải đáp, khéo đoạn trừ mối nghi cho hết thảy chúng sanh, nên Bồ-tát ở 

giữa đại chúng thuyết pháp mà không sợ sệt. 

KINH:  Vƣợt qua các Ma sự. 

LUẬN:  Ma có bốn thứ:  1-  Phiền não ma,  2-   Ấm ma,  3-  Tử ma, 4-   Tha-hóa-

tự-tại-thiên-tử ma.   Các Bồ-tát ấy do đƣợc Bồ-tát đạo nên phá Phiền não ma. 

Do đƣợc pháp tánh thân nên phá Ấm ma.  Do đƣợc đạo, đƣợc pháp tánh thân 

nên phá Tử ma.    Do thƣờng nhất tâm,  do tâm  không dính  một nơi  nào,  do  vào 

bất  động  tam  muội,  nên  phá  Tha-hóa-tự-tại-thiên-tử  ma;  vì  thế  nên  nói:   "Vƣợt 

qua các Ma sự". 

Lại nữa, trong phẩm Giác Ma của kinh Bát-nhã ấy, Phật tự nói đến Ma nghiệp, 

Ma sự. Ma nghiệp, Ma sự ấy đều đã vƣợt qua, nên gọi là "Đã vƣợt qua Ma sự". 

Lại  nữa,  trừ  thật  tƣớng  của  các  pháp,  tất  cả  pháp  tàn  dƣ  đều  là  Ma.   Nhƣ  các 

phiền não, kiết sử, dục, phƣợc, thủ, triền, ấm, giới, nhập, Ma vƣơng, Ma dân, Ma 

nhân, những điều nhƣ vậy đều gọi là Ma. 

 Hỏi:  Chỗ nào bói các kiết sử, dục, phƣợc v.v… đều gọi là Ma? 

 Đáp:   Trong kinh Tạp tạng, Phật nói kệ với Ma vƣơng rằng: 

 "Dục là đạo quân đầu của ngươi,  

 Ưu sầu là đạo quân thứ hai,  

 Đói khát là đạo quân thứ ba,  

 Ái là đạo quân thứ tư.  

 Đạo quân thứ năm là ham ngủ,  

 Sợ hãi là đạo quân thứ sáu,  

 Nghi là đạo quân thứ bảy,  

 Ngậm độc là đạo quân thứ tám,  

 Đạo quân thứ chín là lợi dưỡng 

 Và đắm trước tiếng tăm hư vọng,  

 Đạo quân thứ mười  là tự cao,  

 Khinh mạn với người khác.  

 Đám quân của ngươi như vậy,  

 Mọi người ở trong thế gian 

 Và hết thảy hàng chư thiên,  

 Không một ai phá nổi.  

 Ta dùng mũi tên trí tuệ,  

 Lúc tu định trí tuệ,  

 Dẹp phá ma quân ngươi,  

 Như bình đất chìm nước.  

 Nhất tâm tu trí tuệ,  

 Để cứu độ hết thảy,  

 Đệ tử ta tinh tấn,  

 Thường niệm tu trí tuệ.  

 Tùy thuận hành đúng pháp,  

 Chắc được đến Niết-bàn,  

 Dẫu ngươi không muốn buông,  

 Ta vẫn đến chỗ ngươi không đến.  

 Ma vương nghe thế rồi,  

 Ưu sầu mà bỏ đi.  

 Bộ đảng Ma ái ấy,  

 Cũng mất không hiện nữa.  

 Ấy gọi là Ma kiết sử".  

 Hỏi:  Năm uẩn, Mƣời tám giới, Mƣời hai xứ, chỗ nào nói là Ma? 

 Đáp:   Khi ở trong núi Mạc-câu-la, Phật dạy đệ tử La-đà:  "Sắc uẩn là Ma.  Thọ, 

tƣởng, hành, thức cũng là Ma". 

Lại nữa, nếu muốn làm thân có sắc trong vị lai,  ấy là chỗ động; nếu muốn làm 

thân  không  sắc  ấy  cũng  là  chỗ  động;  nếu  muốn  làm  thân  có  tƣởng,  không 

tƣởng,  phi  hữu  tƣởng,  phi  vô  tƣởng,  ấy  là  tất  cả  chỗ  động.   Động  là  bị  Ma  trói 

buộc, không động thời không bị trói buộc, từ chỗ ác đƣợc giải thoát.  Trong đây 

nói uẩn, giới, nhập là  Ma, còn Tự-tại-thiên-tử  Ma,  Ma  dân,  Ma nhân, tức là  Ma 

thời không cần phải nói. 

 Hỏi:  Sao gọi là Ma? 

 Đáp:  Đoạt mất tuệ mạng, phá hoại đạo pháp công đức thiện căn; ấy gọi là Ma. 

Bọn ngƣời ngoại đạo cũng nói rằng, đó là chúa dục, cũng là mũi tên họa, cũng 

gọi là năm mũi tên (ngũ dục), phá hỏng các việc thiện.  Trong Phật pháp gọi là 

Ma-la.  Nghiệp ấy, sự ấy, gọi là Ma sự.  Ma sự của những gì?  Nhƣ trong phẩm 

Giác Ma nói rõ. 

Lại nữa, nhân duyên của kiết sử làm cho loài ngƣời xoay chuyển trong thế gian 

thọ khổ vui, cũng là  nhân duyên của  Ma vƣơng lực.   Ma ấy là oán thù của chƣ 

Phật,  là  giặc  của  Thánh  nhân,  phá  hoại  hết  thảy  sự  nghiệp  của  những  ngƣời 

ngƣợc dòng sanh tử, không còn thích Niết-bàn, ấy gọi là Ma. 

Ma ấy có ba việc:  1- Nói phô, cƣời cợt, ca múa, nhìn bậy v.v…, những việc nhƣ 

vậy đều từ tham ái sanh.  2- Trói buộc, đánh đập, tra khảo, châm chích, cắt chặt 

v.v…, những việc nhƣ vậy đều từ sân sanh.  3-  Lấy lửa đốt thân, chịu rét, nhổ 

tóc, chịu đói, nhảy vào lửa, nhảy vào vực thẳm, nhảy từ chót cao v.v…., những 

việc nhƣ vậy đều từ ngu si sanh. 

Lại những việc tội lỗi to lớn, bất tịnh, nhiễm trƣớc thế gian, đều là Ma sự.  Ganh 

ghét điều lợi ích, không cần biết Niết-bàn và Niết-bàn đạo cũng là Ma sự.  Chìm 

trong  biển  khổ  lớn,  không  tự  giác  tri,  vô  lƣợng  những  điều  nhƣ  thế  đều  là  Ma 

sự.  Đã vứt bỏ các thứ đó, ấy là "vƣợt qua các Ma sự". 

KINH:  Hết thảy nghiệp chƣớng đều đƣợc giải thoát. 

LUẬN:  Hết thảy ác  nghiệp đƣợc  giải thoát,  ấy gọi là nghiệp chƣớng  đƣợc giải 

thoát. 

 Hỏi:  Có ba thứ chƣớng, là phiền não chƣớng, nghiệp chƣớng, báo chƣớng; tại 

sao bỏ qua hai chƣớng mà chỉ nói đến nghiệp chƣớng? 

 Đáp:   Trong ba chƣớng, nghiệp lực lớn hơn cả.  Chứa nhóm các nghiệp cho đến 

trong trăm ngàn vạn kiếp không mất, không cháy, không hoại, khi cùng hiệp với 

quả báo mà cũng không mất.  Các nghiệp ấy tồn tại lâu dài cho đến khi hòa hợp 

cùng  quả  báo.   Nhƣ  hạt  giống  lúa  cổ  ở  dƣới  đất  khi  gặp  thời  tiết  thuận  lợi  thì 

mọc,  không  mất  không  hoại.   Chƣ  Phật  là  bậc  Nhất  thiết  trí,  tôn  trọng  bậc  nhất 

nhƣ  núi  chúa  Tu-di,  còn  không  thể  chuyển  đổi  các  nghiệp,  huống  là  ngƣời  phàm 

nhƣ kệ nói: 

"  Xe sanh tử chở người,  

 Các phiền não kết nghiệp,  

 Có sức lớn tự tại xoay chuyển,  

 Không ai cấm ngăn được.  

 Tự tạo nghiệp đời trước,  

 Chuyển làm đủ các hình.  

 Nghiệp lực là rất lớn,  

 Thế gian không gì sánh,  

 Nghiệp đời trước tự tại,  

 Dắt người chịu quả báo,  

 Do nghiệp lực luân chuyển,  

 Quay trong biển sanh tử.  

 Nước biển cả khô sạch,  

 Đất núi Tu-di tiêu,  

 Nghiệp nhân duyên đời trước,  

 Không cháy cũng không mất.  

 Các nghiệp tích tập từ lâu 

 Chạy theo kẻ tạo nghiệp,  

 Cũng ví như chủ nợ,  

 Chạy đuổi không rời con nợ.  

 Quả báo của các nghiệp,  

 Không ai lay chuyển được,  

 Cũng không chỗ trốn tránh,  

 Cũng không thể van xin (mà khỏi).  

 Nghiệp theo đuổi không rời,  

 Chúng sanh trong ba cõi,  

 Như kha-lê-la-bạt,  

 Nghiệp ấy, Phật đã nói.  

 Như gió qua chỗ trống,  

 Như nước không chảy ngược,  

 Hư không không thọ hại,  

 Không nghiệp cũng như thế.  

 Lực các nghiệp vô lượng,  

 Không theo kẻ không tạo,  

 Khi quả báo đến thời,  

 Không mất cũng không tiêu.  

 Từ đất bay lên trời,  

 Từ trời vào núi tuyết,  

 Từ núi Tuyết vào biển,  

 Không chỗ nào tránh được.  

 Thường mãi đuổi theo ta,  

 Không lúc nào rời nhau,  

 Cho đến lúc thọ báo,  

 Như sao hiện theo trăng"  

 Vì vậy nên nói "Hết thảy các nghiệp chướng đều được giải thoát".  

KINH:  Khéo nói Pháp nhân duyên. 

LUẬN:   Pháp  Mƣời  hai  nhân  duyên  sanh  với  đủ  thứ  pháp  môn  mà  khéo  léo 

giảng thuyết phiền não, nghiệp và sự (khổ).  Thứ lớp triển chuyển tƣơng tục mà 

sanh; ấy gọi là Mƣời hai nhân duyên.  Trong ấy, Vô minh, Ái, Thủ ba thứ, gọi là 

Phiền não; Hành và Hữu hai thứ, gọi là Nghiệp; bảy thứ còn lại gọi là Sự.  Trong 

Mƣời hai nhân duyên ấy, hai thứ đầu thuộc đời quá khứ, hai thứ cuối cùng thuộc 

đời  vị  lai,  tám  thứ  giữa  thuộc  đời  hiện  tại.   Ấy  là  lƣợc  nói  ba  việc:  Phiền  não, 

nghiệp, khổ.  Ba sự ấy triển chuyển làm nhân duyên cho nhau, ấy là phiền não 

làm nhân duyên cho nghiệp, nghiệp làm nhân duyên cho khổ, khổ lại làm nhân 

duyên cho khổ.  Khổ làm nhân duyên cho phiền não, phiền não làm nhân duyên 

cho nghiệp, nghiệp làm nhân duyên cho khổ, khổ lại làm nhân duyên cho khổ, ấy 

gọi là triển chuyển làm nhân duyên cho nhau. 

Tất cả phiền não thuộc đời quá khứ gọi là  Vô minh.   Từ Vô minh sanh nghiệp, có 

thể tạo thành quả cho một thế giới nên gọi là  Hành.  Do từ Hành sanh tâm cấu 

nhiễm, nhân của thân đầu tiên, nhƣ Trâu nghé biết mẹ.  Vì tự tƣớng thức  gọi là 

 Thức.    Thức  ấy  cùng  sanh  với  bốn  uẩn  vô  sắc  và  sắc  của  nó  trú  ở;  ấy  gọi  là 

 Danh sắc.  Từ trong Danh sắc sanh ra Sáu trần (căn) là mắt, tai v.v…; ấy gọi là 

 Lục nhập.  Căn, trần, thức hòa nhập gọi là  Xúc.  Từ Xúc sanh Thọ. Trong Thọ có 

tâm  đắm  trƣớc  gọi  là   Khát  ái.   Do  nhân  duyên  Khát  ái  nên  tìm  cầu,  ấy  gọi  là 

 Thủ.  Từ Thủ nên có nghiệp làm nhân cho đời sau, ấy gọi là  Hữu.  Từ hữu trở lại 

chịu  ngũ  ấm  (uẩn)  trong  đời  sau,  ấy  gọi  là   Sanh.   Từ  sanh  cho  đến  khi  ngũ 

chúng  (uẩn)  chín  mùi  rồi  hoại  diệt,  ấy  gọi  là   Lão  tử.  Lão  tử  sanh  buồn  thƣơng 

khóc lóc, đủ các thứ sầu não và các khổ tập họp. 

Nếu  nhất  tâm  quán  thật  tƣớng  thanh  tịnh  của  các  pháp,  thời  Vô  minh  hết,  Vô 

minh hết nên Hành hết, cho đến các thứ khổ tập họp đều hết.  Đối với tƣớng của 

Mƣời hai nhân duyên ấy, năng dùng phƣơng tiện, không dính mắc tà kiến mà vì 

ngƣời diễn nói, ấy gọi là khéo léo (thiện xảo). 

Lại  nữa,  trong  sự  quán  Mƣời  hai  nhân  duyên  ấy,  đoạn  hết  pháp  ái,  tâm  không 

dính  mắc,  biết  rõ  thật  tƣớng;  ấy  gọi  là  khéo  léo.   Nhƣ  phẩm  Bất  Khả  Tận 

(Akạyaparirarta)  trong  Bát-nhã  Ba-la-mật,  Phật  nói  với  Tu-bồ-đề:  "Si"  nhƣ  hƣ 

không không thể cùng tận; "hành" nhƣ hƣ không không thể cùng tận; cho đến "các 

khổ hòa tập" nhƣ  hƣ không không thể cùng tận.  Bồ-tát nên hiểu nhƣ vậy.  Hiểu 

nhƣ vậy là xả bỏ nguồn mê ngu si, mà đƣợc vô sở nhập.  Quán Mƣời hai nhân 

duyên khởi ấy, thời là ngồi ở đạo tràng, chứng đƣợc Tát-bà-nhã (Sarvajnn�� 

tức Nhất thiết trí). 

KINH:  Từ A-tăng-kỳ kiếp trở lại phát thệ nguyện lớn. 

LUẬN:   Nghĩa  chữ  A-tăng-kỳ  đã  nói  rõ  trong  chƣơng  giải  thích  Bồ-tát  nghĩa. 

Nghĩa  chữ  Kiếp,  Phật  thí  dụ  rằng:  "Nhƣ  núi  đá  bốn  mƣơi  dặm,  có  một  ngƣời 

sống rất lâu, cứ một trăm năm cầm một chiếc áo mỏng mịn đến phất một lần cho 

đến  khi  núi  đá  hết  mà  một  kiếp  vẫn  chƣa  hết.   Lại,  trong  thành  lớn  bốn  mƣơi 

dặm, chứa đầy hạt cải, không san bằng đƣợc.  Có một ngƣời sống rất lâu, cứ 

một trăm năm đến lấy một hạt cải,  hạt cải hết mà một kiếp vẫn chƣa hết. 

Bồ-tát trải qua vô số kiếp nhƣ vậy, phát chánh đại nguyện, độ thoát chúng sanh. 

Nguyện là lời thề ƣớc của đại tâm, phải độ hết thảy chúng sanh, dứt hết các kiết 

sử, thành Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác; ấy gọi là Nguyện. 

KINH:  Nhan sắc hòa vui, thƣờng hỏi han trƣớc, lời nói không thô. 

LUẬN:  Vì đã nhổ gốc sân nhuế, trừ bỏ tật đố, thƣờng tu đại từ đại bi, đại hỷ đại 

xả, đã dứt bốn thứ tà ngữ, nên đƣợc nhan sắc hòa vui, nhƣ kệ nói: 

"Nếu gặp ngƣời xin đạo, 

Lấy bốn điều tiếp đãi: 

Vừa thấy, mắt nhìn ƣa, 

Nghinh đón, kính hỏi thăm. 

Cúng dƣờng sàn tọa tốt, 

Thí đủ điều cần muốn. 

Tâm bố thí nhƣ vậy, 

Phật đạo nhƣ trên tay. 

Nếu trừ đƣợc bốn tà, 

Miệng lời độc nói dối, 

Hai lƣỡi, dữ, thêu dệt, 

Đƣợc quả báo lớn đẹp. 

Kẻ nhu hòa cầu đạo, 

Muốn độ các chúng sanh, 

Trừ bốn khẩu nghiệp tà, 

Ví nhƣ Ngựa có cƣơng". 

KINH:  Ở giữa đại chúng không hề sợ hãi. 

LUẬN:   Vì  đức  lớn,  công  đức  trí  tuệ  chắc  thật,  đƣợc  Tối  thƣợng  biện  Đà-la-ni, 

nên ở giữa đại chúng không có sợ hãi, nhƣ kệ nói: 

 "Trong tâm trí đức mỏng,  

 Ngoài khéo dùng lời đẹp,  

 Ví như tre bộng ruột,  

 Chỉ có tướng bề ngoài.  

 Trong tâm trí đức dày,  

 Ngoài khéo nói lời Pháp,  

 Ví như diệu Kim-cương,  

 Trong ngoài đầy đủ sức".  

Lại nữa, vì thành tựu pháp vô úy, đoan chánh thuộc quý tộc, có sức lớn, trì giới, 

thiền  định,  trí  tuệ,  nói  năng  luận  nghị  đều  thành  tựu,  nên  không  sợ  hãi;  vì  vậy 

nên giữa đại chúng không có sợ hãi, nhƣ kệ nói: 

 "Thiểu đức, không trí tuệ,  

 Không nên ngồi tòa cao.  

 Như Sói thấy Sư tử,  

 Núp hang không dám ra.  

 Đại trí không sợ gì,  

 Đáng ngồi tòa Sư tử.  

 Ví như Sư tử rống,  

 Muôn thú đều sợ hãi".  

Nhóm đủ vô lƣợng vô biên trí tuệ phƣớc đức lực nên không sợ hãi, nhƣ kệ nói: 

 "Nếu người dứt các ác,  

 Cho đến không tội nhỏ,  

 Bậc đại đức như thế,  

 Không nguyện gì chẳng đủ.  

 Bậc Đại trí tuệ ấy,  

 Trong thế gian không não,  

 Cho nên người như vậy,  

 Sanh tử tức Niết-bàn".  

Lại nữa, vì là hàng độc nhất đƣợc Vô sở úy của Bồ-tát, nhƣ trong kinh Tỳ-na-bà 

Ma vƣơng nói:  "Bồ-tát độc nhất đƣợc bốn vô sở úy", nhƣ trên đã nói. 

KINH:  Vô số ức kiếp thuyết pháp khéo léo vƣợt ra. 

LUẬN:  Tự thân khéo léo tu các thiện căn không phóng dật v.v…, ấy là các Bồ-

tát chẳng phải một đời, hai đời, ba đời cho đến vô lƣợng A-tăng-kỳ kiếp tập họp 

công đức trí tuệ, nhƣ kệ nói: 

 "Vì chúng sanh nên phát đại tâm,  

 Nếu có người bất kính kiêu mạn,  

 Tội ấy rất lớn khôngthể nói,  

 Huống gì còn gia thêm điều ác".  

Lại  nữa,  Bồ-tát  ấy  trong  vô  số  vô  lƣợng  kiếp  tu  thân,  tu  giới,  tu  tâm,  tu  tuệ,  ở 

trong sanh, diệt, trói, mở tự biết rõ thật tƣớng các pháp.  Có ba thứ hiểu:  Hiểu 

do nghe, hiểu do nghĩa, hiểu do đắc đạo.  Trong nhiều cách  giảng thuyết pháp 

môn,  không  chỗ  nào  ngăn  ngại,  đều  đƣợc  trí  tuệ  Ba-la-mật  về  phƣơng  tiện 

thuyết  pháp.   Lời  các  Bồ-tát  ấy  thuyết  đều  nhƣ  Thánh  nhân  nói  đều  nên  tín  thọ, 

nhƣ kệ nói: 

 "Có tuệ, không đa văn,  

 Thì không biết thật tướng,  

 Như trong chỗ tối tăm,  

 Có mắt, không thấy gì.  

 Đa văn, không trí tuệ,  

 Cũng không biết thật tướng,  

 Như trong chỗ sáng suốt,  

 Có đèn mà không mắt.  

 Đa văn, trí tuệ bén,  

 Lời người ấy đáng tin,  

 Không đa văn, không trí.  

 Là Trâu trong lốt Người".  

 Hỏi:  Nên nói vô số ức kiếp khéo thuyết pháp, sao lại còn nói vƣợt ra? 

 Đáp:  Ở giữa ngƣời vô trí và đệ tử, thuyết pháp dễ, nếu đối với ngƣời đa văn lợi 

trí giỏi luận nghị thì thuyết pháp khó.  Khi đó, nếu là Pháp sƣ tiểu trí thì phải rút 

lui, nếu là bậc Đại học đa văn, thì ở trong vấn nạn sẽ mạnh dạn vui vẻ, ở giữa 

hết  thảy  chúng  có  đại  oai  đức.   Nhƣ  trong  kinh  Thiên  Hội  (Deva-samàjasutra) 

thuyết kệ rằng: 

 "Mặt, mắt, răng sáng ngời,  

 Chiếu khắp cả đại hội,  

 Cướp ánh sáng chư thiên,  

 Tất cả đều không hiện".  

Vì vậy nên gọi là "Vô số ức kiếp trong sự khéo thuyết pháp có thể vƣợt ra đƣợc". 

( Hết cuốn 5 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Document Outline


	Lời Nói Đầu

	Cuốn 1

	Duyên Khởi Luận

	PHẨM TỰA ĐẦU

	CHƯƠNG 1

	GIẢI THÍCH: NHƯ THỊ, NGÃ VĂN, NHẤT THỜI





	CHƯƠNG 2

	GIẢI THÍCH: TỒNG THUYẾT NHƯ THỊ NGÃ VĂN









	Cuốn 2

	CHƯƠNG 3

	GIẢI THÍCH: BÀ-GIÀ-BÀ









	Cuốn 3

	Chương 4

	GIẢI THÍCH: TRÚ VƯƠNG-XÁ THÀNH





	CHƯƠNG 5

	GIẢI THÍCH: CỌNG MA-HA TỲ-KHEO TĂNG





	Chương 6

	GIẢI THÍCH: "NGHĨA BA CHÚNG" 









	Cuốn 4

	CHƯƠNG 7

	GIẢI THÍCH: BỔ-TÁT









	Cuốn 5

	Chương 8

	GIẢI THÍCH:  "MA-HA TÁT-ĐỎA" 





	Chương 9

	GIẢI THÍCH:  "BỔ-TÁT CÔNG ĐỨC" 












cover_image.jpg





index-101_1.png





index-101_3.png





index-101_2.png





index-101_4.png





